# Custing 11 2 5 Y





الهيئة المرية العاية للكتاب

اهداءات ۲۰۰۲ اد/ سامی خشره القامه ق ذميل العابد الصعب والجعيل الناعد والمفكر الهارز الفسئاذ سامسي مسبه محتري الدائعة عليم الدائعة برلير ١٩٩٦

فحر والآدب

تاليسف

عبدالرحن أبوعوف

BIBLIOTHECA ALEXANDRINA

BIBLIOTHECA ALEXANDRINA ( إهداء ) مُشَرَّة الأسْطُنِورِية

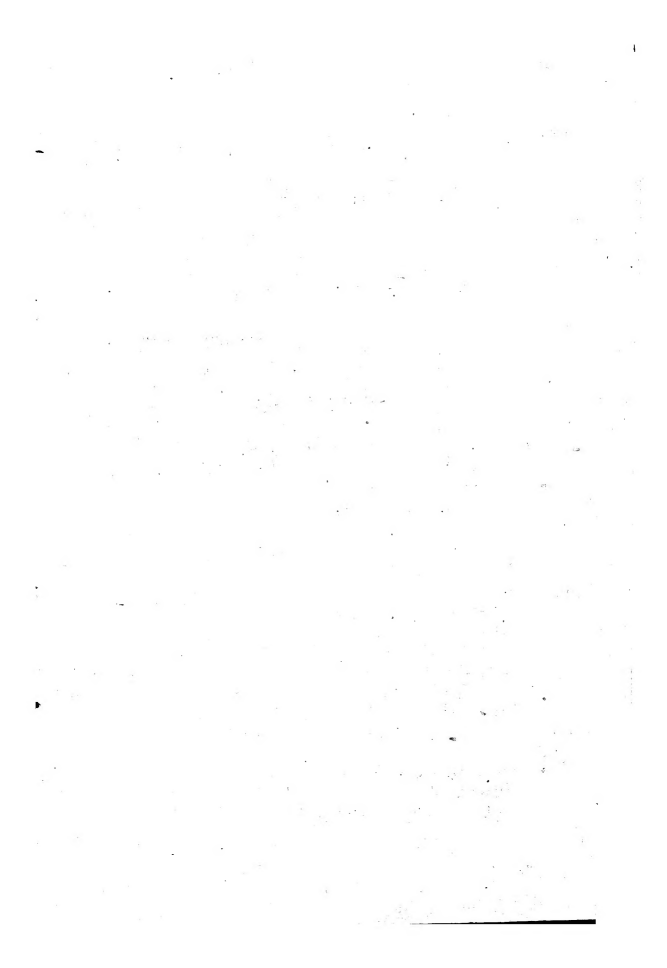
رقم التسجيل ٦٦٥ ٢٦٥



1997

الاخراج الفنى: محمد المحجوب

الى صديقى الناقد • د • جابر عصفور لنبله وتشجيعه لى عبد الرحمن أبو عوف



★ يتشكل ويتكون كتابنا ( فصول في النقد والأدب ) من سعى مجهد وحميم وخلاق يطمح لتقديم نوعية من الكتابة الأدبية النقدية النابضة بالحياة ، والتي تحاول مراجعة وفهم وتأريخ وتفسير ومناقشة بانوراما موسعة لجهود أبرز مبدعي الثقافة والأدب والنقد المعاصر المصرى العربي من خلال مرحلة تاريخية قلقة ومحتدمة بالصراع السياسي والاجتماعي والفكري في سياق الحركة الوطنية الديمقراطية التي تبلورت وتصاعدت أزمتها وطرحت اشكالياتها وبحثها عن حل وطريق منذ أواسط الأربعينات. وبداية الخمسيات .

★ وكانت تداعيات وآثار نتائج الحرب العالمية الثانية وانتصار الحلفاء والاتحاد السوفيتي على النازية والفاشية وتغير العالم وهزيمة العرب في حرب فلسطين وتأسيس الدولة الصهيونية كقاعدة للاستعمار الجديد بهيمنة الولايات المتحدة الأمريكية ، كل ذلك تحد شكل وصاغ ، وحكم أرضية الصراع الوطني في مصر وألهب الشعور القومي وظهرت قوى سياسية ومناهج جديدة تحددت في التنظيمات الماركسية والاخوان المسلمين وأحزاب الفاشية وأبرزها مصر الفتاة والحزب الوطني الجديد ، والله أن تتجاوز أزمة المجتمع الليبرالي المهترىء ،

لحور لقد ساهمت مصر مع الاحتلال الانجليزى في مواجهة قوى المحور وتعرضت للعدوان بعد أن قنعت بفتات بعض الكاسب الوطنية الهزيلة في معاهدة ٣٦ التي أنهت الدور الوطني الثوري لآكبر الأحزاب الليبرالية ومعاهدة ٣٦ التي أنهت الدور الوطني الثوري لآكبر الأحزاب الليبرالية ومعاهدة ٣٦ التي أنهت الدور الوطني الثوري لآكبر الأحزاب الليبرالية ومعاهدة ٣٦ التي أنهت الدور الوطني الثوري لآكبر الأحزاب الليبرالية ومعاهدة التي المعاهدة التي التيبرالية ومعاهدة ومعاهدة التيبرالية ومعاهدة ومعاهدة التيبرالية ومعاهدة ومعاهدة التيبرالية ومعاهدة و

الوفد ، وجعلته لا يختلف الا في ألوان الطيف مع أحزاب الأقلية التابعة للانجليز والملك .

وتسببت أعباء الحرب في اندلاع الأزمة الاقتصادية التي عانى منها الفلاحون والعمال والمثقفون والطبقة المتوسطة الصغيرة في حين اغتنى الاقطاع وتجاد القطن وبرز رأس المال المصرى واتحاد الصناعات برئاسة اسماعيل صدقى جلاد الشعب كممثل للرأسمالية التابعة للغرب

♦ ولقد اندلعت المظاهرات الشعبية ضد الانجليز والقصر والاقطاع والرأسمالية ٠٠٠ وتشكلت خلال هذه الصدامات الدامية قيادة جديدة ، واعية للحركة الوطنية الديمقراطية تمثلت في لجنة الطلبة والعمال التي وضعت برنامجا اجتماعيا لمحتوى الثورة الوطنية وبلغت ذروتها في انتفاضة الاعتقالات التي أخمدها اسسماعيل صدقي لصالح الانجليز والقصر وتمت الاعتقالات الشهيرة لرموز الحركة الوطنيسة وكان نصيب الماركسيين والديمقراطيين من هذه الاعتقالات كبيرا ٠٠ ومعظم الكتاب والمفكرين الذين درسناهم هنا قد عانوا من هذه الاعتقالات ولعمل أبرزهم سلامة موسي ومحمد مندور ٠٠ وعبد الرحمن الشرقاوي ٠٠ النخ وكان لويس عوض مطلوبا أيضا غير أنه كان خارج مصر ٠٠

★ ولكن الصدام الشعبى تجاوز ديكتاتورية صدقى وابراهيسم عبد الهادى والنقراشي الذي اغتاله الاخوان المسلمون هو وأحمد ماهر ٠٠ وفرض الشعب تراث ثورة ١٩ خليفة سعد زغلول وهو النحاس باشا في الوصول الى الحكم عام ١٩٥٠ الذي حاول أن ينقد النظام الملكى غير أن مفاوضاته مع الانجليز فشلت فأنهى حياته السياسية المجيدة بالغاء معاهدة ٣٦ ومن أجل مصر وقعت معاهدة ٣٦ ومن أجل مصر أعلن الغاءها ) وقد تبع ذلك صعود المقاومة الشعبية ضد الانجليز في معسكرات القنال وشعر الانجليز والملك بخطورة الأوضاع ودبروا حريق المعاهرة في يناير ١٩٥١ وتنصب على ماهر ليحتوى الأزمة فغشل وأعقبه أحمد نبيل الهلالي فعاني نفس المصر .

★ لقد بات واضحا أن المجتمع القديم ينهار بنظامه الملكى شبه الاقطاعى شبه الرأسمالي وأن المجتمع المصرى يحمل فى أحشائه ثورة شعبية ديمقراطية ذات توجه اشتراكى ٠٠٠ ولكن السؤال الصعب من هو المرشح لقيادة الثورة ، ولقد أثمر جدل العملية الاجتماعية على عدم صلاحية كل من الماركسيين والاخوان المسلمين والديمقراطيين لانجاز هذه المهمة ، وفات المجميع أن الاستعمار الجديد بقيادة الولايات المتحدة الأمريكية كان يرصد الأوضاع فى منطقة الشرق الأوسط ويعمل على أن يرث النفوذ الانجليزى الذي خرج فاقدا للروح من الحرب العالمية الثانية .

★ وكانت خبرة الانقلابات العسكرية التي ابتكرتها أمريكا تتوالى في ايران ، حيث انقلاب جنرال زاهدى رجل شاه ايران ضد مصدق الذي أمم البترول الايراني وفي سوريا حيث انقلاب الزعيم حسنى الزعيم والشيشكلي ، وفي تركيا ١٠٠ الغ ٠ كل هذه الانقلابات العسكرية كانت موجهة بتوجيه من أمريكا لانقاذ هذه البلاد من الشيوعية والثورات الشعبية حسب وجهة نظر الأمريكان ٠

★ ولسوف يظل مجالا للشك والغموض مدى علاقة الانقلاب العسكرى الذى حدث فى يوليو ٥٢ فى مصر بالولايات المتحدة الأمريكية ٠٠ وكيف تم الاستيلاء على السلطة وخلع الملك دون تدخل من الجيش الانجليزى الذى كان فى قاعدة قنال السويس ومدى الدور الذى لعبه سفير أمريكا فى مصر (كافرى) فى منع تدخل الانجليز ٠٠ كل هذا يحتاج لدراسة وبحث ما زالت الوثائق والأسرار تتكشف يوما بعد يوم عنه ، كذلك مذكرات قواد الانقلاب أيا كان الأمر فقد اعتبرت أمريكا أن استيلاء العسكريين على السلطة جنب مصر الوقوع فى أيدى اليسار والقوى الشعبية الديمةراطية ٠

بوليو ٥٢ ضد اليسار ، ولعدل أبرزها اعدام زعماء عمال كفر الدوار خميس والبقرى بتهمة الشيوعية ، والصدام مع البكباشي يوسف صديق لميوله اليسارية وتنحيته من مجلس قيادة الثورة مبكرا رغم دوره البارز في الانقلاب حيث قاد ( الكتيبة ١٣ مشاة ) التي استولت على مبنى أركان الجيش الملكي واعتقلت كبار الضباط وكان ذلك اعلانا عن سيطرة ضباط يوليو على سلطة الجيش وبالتالي الاستيلاء على الدولة ، كذلك حصار الصاغ خالد محيى الدين الذي كتبت عنه الصحف الأمريكية الصاغ الأحمر ثم نفيه في أحداث مارس ٤٥ وأزمة الديمقراطية التي انتهت بسيطرة عبد الناصر على السلطة وبدأ الحكم الشمولي وضرب الديمقراطية التي ما زلنا نعاني منها حتى الآن ، وكذلك اعتقال الشيوعيين ،

﴿ كذلك يجب الاشارة الى ما تردد من ارسال على صبرى موفدا من قادة الانقلاب الى السفارة الأمريكية لتفسير هوية الانقلاب وهدفه ولونه وكذلك الدور الخطير للسفير أحمد حسين باشا المعروف بميوله الأمريكية والذى كان رئيس جمعية الفلاح التى دعت لمشروع الاصلاح الزراعى لضرب كبار المسلاك وتوسيع رقعة ملاك الأرض المتوسطين كضمان لتفريع سخط الفسلاحين ٠

★ كما توجد مقدمة لأحد الكتب التي صدرت في أعقاب الأنقلاب بقلم عبد الناصر تعلن موقفه العدائي من الشيوعية •

★ كل ذلك يحتاج لأكثر من تساؤل ويظل التاريخ هو صاحب الاجابة الأخرة ٠

★ غير أن الحركات التاريخية والثورات والانقلابات العسكرية لا يمكن الحكم عليها بالشبهات والإجراءات السياسية البرجمانية والميكافلية التي تتخذها ، ولا يجب الحكم عليها من منظور أحادى الجانب بل يجب دراسة عديد من الاعتبارات والمواضعات والاشكاليات السياسية الخارجية والداخلية كظروف تحولات العالم وصراع القوى العظمى ومخططاتها الاستراتيجية على مجالات النفوذ وعلى الصراع الطبقي ومدى جدل العملية الاجتماعية ونسب ومصالح القوى والاتجاهات السياسية المتعارضة والمتصارعة والأوضاعا الاقتصادية ومدى احتدام الأزمة السياسية ، وتوجهات ورؤى وثقافة القائمين بالثورات والانقلابات العسكرية ومدى تعبيرهم عن مصالح الطبقة وانتمائهم لقيمها ومثلها وأصولهم الطبقية ،

★ في ضوء هذه الاعتبارات المتشابكة والمتناقضة يمكن أن نلاحظ ان معظم ضباط انقلاب يوليو وأعضاء مجلس قيادة الثورة من أبناء الطبقة المتوسطة الصغيرة ومن أبناء صغار الزراع والتجار والمهنيين ٠٠٠ ومعظمهم دخل الكلية الحربية في دفعات سنة ٣٧ ، ٣٨ ، بعد أن عدلت حكومة الوقد عقب بعض المكتسبات الوطنية في اعادة تشكيل الجيش المصرى بعد معاهدة ٣٦ وسمحت لأول مرة بدخول أبناء الفقراء الى الكلية الحربية بعد أن كانت الشروط لالتحاق الطلبة بالكلية تتعسف في ضرورة أبناء اللوات والاقطاعيين والرأسماليين الكبار بحيث كانت الكلية العسكرية وقفا على أبناء الذوات حتى يكونوا على ولاء للملك ٠

و ويلاحظ ان الهموم السياسية والاتجاهات الحزبية كانت تؤثر على هؤلاء السباب وكانوا يتفاعلون مع هموم الوطن وعانوا من أزمة في فيراير واهانة الملك فاروق ، وعانوا من هزيمة حرب فلسطين عام ٨٠٠ وفضيحة الأسلحة الفاسدة التي طعنتهم في الظهر ٠٠٠ وقد تشكلت منذ أواسط الخمسينات وخلال الحرب العالمية الشانية تنظيمات في الجيش معظمها فاشي وارهابي ٠٠ وعلى علاقة بعزيز المصرى ٠٠٠ ونذكر منهم حسين ذو الفقار صبرى ، والسادات وآخرين وحتى عبد الناصر نفسه يعترف أنه بدأ نشاطه السياسي بالارهاب فقد شارك في محاولة اغتيال ضابط الملك اللواء حسين سرى عامر ثم عاد ونقد هذا الأسلوب بعد فشل المحاولة ٠٠ ولقد جاء هذا الاعتراف في كتابه ( فلسفة الثورة ) وهو منفستو مشروع عبد الناصر للثورة وخلاصة فكره ورؤيته السياسية التي منفستو مشروع عبد الناصر للثورة وخلاصة فكره ورؤيته السياسية التي حكمت مسار حركته وقيادته التاريخية حتى موته رغم تحولاته الهامة ،

كذلك كانت هناك ولاءات لبعض ضباط يوليو طركة الاخوان المسلمين ، وقلة قليلة من الضباط الماركسيين وأغلبهم من تنظيم حدتو ولعبوا دورا بارزا في ثورة يوليو وأبرزهم يوسف صديق وخالد محيى الدين ٠٠ وآخرون ٠٠

★ غير أن الصفة الغالبة على معظم ضباط مجلس قيادة الثورة هو صفة النزعة الفاشية الفردية المتسلطة وهم أقرب لمدرسة مصر الفتاة ولزعيمها أحمد حسنى على أنه يجب الاعتراف بعبقرية قيادة جمال عبد الناصر وخبراته التنظيمية في تأسيس تنظيم الضباط الأحرار من هذا الخليط ثم مناوراته ودهائه في التستر وراء زعامة محمد نجيب حيث استقرت الأوضاع فأسفر عن وجهه كزعيم للانقلاب عقب أحداث مارس١٩٥٤ ومرة أخرى تحوم الشبهات حيث يذكر خالد محيى الدين أن أحسد الصحفيين اليساريين الفرنسيين همس له خلال الصراع بين عبد الناصر ومحمد نجيب أن الدوائر الأمريكية تتعاطف مع عبد الناصر كرجل للمرحلة والتي كانوا يرقبون أرضاع الشرق الأوسط خلالها خاصة في وقت أزمة الحرب الباردة بين الكتلة الشيوعيسة والكتلة الرأسماليسة ، وتمهيد الأرض لحلم الدولة الاسرائيلية في المنطقة ٠

★ في ضوء هذا السياق السياسي عن تطور الحركة الوطنية المصرية منذ الأربعينات وحتى انقلاب يوليو ٥٢ وحكم العسكريين حاولنا أن ندرس معظم ابداعات وكتابات جيل الأربعينات وأبرز رموزه محمد مندود ، ولويس عوض ، وعبد الرحمن الشرقاوي ، واحسان عبد القدوس ١٠٠ فقد أدرك همؤلاء بوعيهم السياسي مع اختلاف منابع الثقافة والتجربة والانتماءات أزمة المجتمع الملكي وأزمة النظام الليبرالي المستعار من الليبرالية الغربية ، وقد أسهموا في كشف القناع عن تهرىء هذا النظام وقدموا البديل وأجمعوا على ضرورة الاستقلال والحرية والعدالة الاجتماعية وبعضهم كان قريبا من الماركسية أو الاشتراكية الديمقراطية .

★ ولا يمكن أن ننسى ان كل ما حققته شورة ٥٢ من تمصير للاقتصاد المصرى وتأكيد الاستقلال الوطنى في كل المجالات وتأميم شركة قناة السويس ومجانية التعليم والاصلاح الزراعى ٠٠٠ نادى بها محمه مندور، ولويس عوض، وسلامة موسى قبلهم ٠

ولا يمكن أن ننسى المعارك الصحفية الشجاعة التى قدمها احسان عبد القدوس عن كشف قضية وفضيحة الأسلحة الفاسدة والتى كانت المسمار الأول فى نعش النظام الملكى ، بحائب كشف وتعرية الفساد السياسى للأحزاب ورغم ذلك فقد عانى حؤلاء الكتاب من ثورة يوليو ٥٢ بل نالهم الاضطهاد ، فقد طرد لويس عوض من الجامعة ، وظل محمد مندور

بلا وظيفة ثابتة في مجلة من المجلات ، واعتقل احسان عبد القدوس في ١٩٥٤ ، ولقد كان اهتمامنا في دراسة كتابات وسلوكيات معظم الكتاب في هذا الكتاب هو كشف معاناتهم في ظل مرحلة عبد الناصر رغم اقترابه منهم بعد عام ١٩٦٤ وتطبيقه برامجهم وأحلامهم ٠٠٠ غير أن أكبر محنة تعرض لها هؤلاء الكتاب هي مرحلة السادات والثورة المضادة مني بداية السبعينيات الكئيبة وبعد رحيل عبد الناصر المأساوي ٠ لقد بدأ مسلسل التنازلات والتراجعات عن المشروع التحرري للنهضة والقومية والعدالة الاجتماعية الذي قاده عبد الناصر وحوصر وضرب بهزيمة ٧٧ نتيجة التحالف الأمريكي الصهيوني الخليجي ، وبدأ الانفتاح الاستهلاكي وشركات توظيف الأموال وبيع القطاع العام وحكم صندوق النقد الدولي وانتهي بالإعتراف باسرائيل وزيارة القدس المشئومة ٠

★ لكل هذا حاولنا أن ندرس كتابنا عبر هذه المحنة وكيف واجهوها ، منهم من صمد ومنهم من تكيف ومنهم من تراجع ، ومنهم من هادن ولم نكتف بالدراسات التبعية بل معظم من كتبنا عنهم كنا أصدقاء لهم نعايشهم ونحاورهم ونعرف أسرارهم وأحاديثهم الخاصة ، وأجرينا معهم عدة حوارات وسنجلنا بصوتهم عديدا من الاعترافات والشهادات موجودة في كتبنا عن ( نجيب محفوظ ) و ( يوسف ادريس ) وكل ما كتبناه عن ( صالون توفيق الحكيم وعطر الذكريات ) \_ وهو مشروع كتاب حافل أرجو أن أتمه \_ يشكل نوع من الكتابة الحية المثقلة بالمعرفة الشخصية الحميمة و

ولعل وعينا السياسي والأدبى المبكر لكل من درسناهم من رموز جيل الأربعينات بجانب توفيق الحكيم ، وطه حسين ، وحسين فوزي وهم من حيل ثورة ١٩ ٠٠ والذي لعب الدور الأكبر في ايقاظ هذا الوعي شقيقي الكبير عالم الصيدلة والكيمياء ومدير جامعة المنيا والذي ينتسب لجيل الأربعينات وعاش كل التجربة السياسية والثقافية ٠٠٠ فادخلها الى بيتنا ما سمح لى أن أقرأ في صباى كل من كتبت عنهم ٠

كل هذا بجانب تجربتى السياسية وانتمائى لليسار ومرورى بالجحيم والطهر حيث اعتقال في انتفاضات يناير ١٩٧٥ احتجاجا على الثورة المضادة في بدايتها ٠

لل ذلك حكم منظورى ورؤيتي في دراسة أزمة المثقفين وعلاقتهم بالسلطة وهي علاقة لها تاريخ دام منف أواخر القرن الثامن عشر ومنف بداية مصر الحديثة حيث قمع ونفى محمد على الشيخ عمر مكرم وقتل ابن المؤرخ عبد الرحمن الجبرتي • • وحتى رفاعة الطهطاوى رائد الفكر والتنوير المصرى نفاه عباس الأول الى السودان • والقائمة طويلة لا تنتهى من نماذج القمع طوال القرنين •

★ ان قمع سلطة ٥٢ في عهدى عبد الناصر والسادات ٠٠ لون وشكل جهدود هؤلاء الكتاب وألزمهم نوعا من الحذر ونوعا من التوفقية والمراوغة ٠٠٠ وبعضهم حرص على أن يحمى نفسه ويستظل بحمايتها وفي نفس الوقت يقول ما يريد قوله ٠٠٠ وأكبر نموذج لذلك ٠٠ نجيب محفوظ ، وتوفيق الحكيم ٠٠

★ وأبرز هذه النماذج يوسف ادريس ، وعبد الرحمن الشرقاوى خاصة في عهد السادات ٠٠ وبعض الشيء لويس عوض الذي كان يحميه لحد ما ثروت عكاشة وهيكل ثم أخيرا أسامة الباز ٠

ولعل هذا درسا لجيل كتاب الستينات الذي أكتب هذه الدراسات من وجهة نظرهم كواحد منهم نقدت وقدمت أعمالهم خلال سنين البحث عن طريق للقصة ، ومقدمة في القصة القصيرة ، وتحولات للرواية ، وقراءة في الرواية العربية المعاصرة ، ومراجعات في الرواية والقصة ، الخ ، . . لعل هذا الدرس يجعلنا نعى أن الكاتب يجب أن يكون مستقلا عن السلطة ليحافظ على نبالة وصدق موقعه للتعبير عن حقوق وهموم وطموحات شعبه وأن يكون دائما على يسار السلطة ،

والملاحظة الأكثر أهمية أن معظم هؤلاء الكتاب أبناء للطبقة المتوسطة والصخيرة بالذات يحملون قيمها ومثلها ويعبرون عن تطلعها الطبقى وذبذباتها ومساوماتها ونفاقها ٠٠٠ وليس هذا أمرا غريبا فهذه الطبقة هي التي قادت الثورات الوطنية بحلقاتها الثلاث منذ ثورة عرابي ، وثورة ١٩، وثورة ٢٥ ،٠٠٠ انها تقود الثورة وعندما تحصل على بعض فتات من الحقوق تنون جماهيرها الشعبية من الفلاحين والعمال والفقراء ٠٠٠ تنون جماهيرها الشعبية من الفلاحين والعمال والفقراء ٠٠٠

وهى طبقة من المثقفين اللذين تربوا واعتنقوا فكر وثقافة الثورة الفرنسية عن الحرية وحقوق الانسان وأيضا معظمهم من المتأثرين بالثقافة السكسونية وبعضهم ثمرة التعليم الأوروبي ٠٠٠٠ ودرس سواء في أمريكا أو فرنسا وانجلترا ٠

ولذلك يشوب فكرهم وابداعهم نوع من الاستلاب والدونية والتبعية للثقافة والحضارة الأوروبية ، وأبرز الأسئلة على ذلك حسين فوذى ، ويحيى حقى ، وتوفيق الحكيم مع درجات الاختلاف وغم عدم انكار محاولات الحكيم ويحيى حقى لتأصيل وابداع خصوصية مصرية وعربية للأدب فى المسرح والقصة القصيرة ، ولم يدرك معظم هؤلاء المثقفين المنبهرين بالغرب والحضارة الأوروبية ان هذه الحضارة الغازية والمستعمرة لن تسمح لهم بتحقيق الاستقلال وانشاء ثقافة مستقلة لأن الرجعية الاقتصادية للطبقة المتوسطة والرأسمالية ما زالت تابعة للسوق الأوروبي والأمسريكي حتى الآن .

★ وبشكل آخر ورغم انتمائى الماركسى الرافض للمفاهيم الجامدة الاسنالينية فقد لاحظت فى دراساتى ان معظم الكتاب الماركسيين كانوا مستلينين للماركسية السوفيتية ومنبهرين وناقلين لها دون فهم لحصوصية نقافتنا وتراثنا ومشاكلنا المختلفة ٠

وقد شكل هذا أزمة عدم اتصالهم بأوسع الجماهير أصحاب الصلحة وقد طرحوا الالحاد بشكل منفر مثل سلامة موسى فخسروا الشعب الفقير الذي يتمتع بحس روحاني ولم يفهموا أن تراث الشعب المصرى تراث يلعب الدين فيه دورا خطيرا في تشكيل مزاجه وفهمه للحياة ولا يتناقض مع التقدم والحرية أيا كان الأمر فلقد مضى عن الحياة معظم الذين كتبنا عنهم وهم بشكلون عصرا قلقا وخصبا ومأساويا من الثقافة والأدب المصرى .

ورغم كل التحفظات التى أوردناها عنهم الا انهم أسسوا تراثا للثقافة الوطنية التقدمية • يجب أن تقرأه وتعيشه أمام الفكر الجاهلي والظلامي والارهابي الذي بدأ يطل على حياتنا الفكرية الآن ، ويجب أن نواصل الطريق. الذي أسسوا بداياته حتى نقضى على هذه الردة •

★ انها ملحمة من الوعى والابداع فى نصف قرن تشهد على شرف
 وكبرياء المثقف المصرى وانتمائه لشعبه الفقير الطيب

♦ ولقد دفعنا ثمنا باهظا من القلق والمعاناة على نشر هذه الدراسات والمقالات في الصحف والمجلات التي يهيمن عليها أصحاب النفوذ الذين يستخدمون الاغراء والمساومة والسلطة ، ونفى الآخرين ، خاصة ان غالبية من كتبنا عنهم لهم مواقفهم المتناقضة ، مع المهيمنين على النشر والاعلام لذلك عانينا عدم الاستقرار في جرنال أو مجلة واحدة .

ولم نحترف الصحافة ، وحافظنا على وظيفتنا المجهدة كمحاسب فى القطاع العام أعطتنى حرية واستقلال قول الحقيقة عن هؤلاء الكتاب والأدباء الذين أحببتهم وأفتقدهم الآن وعلى وأسهم لويس عوض ، ويوسف ادريس ، واجسان عبد القدوس ، وعبد الرحمن الشرقاوى . .

الرحمسة لهسم والغفسران لنساء

المسسادي

عبد الرحمن أبو عوف مايسو ١٩٩٥

الباب الأول

في النقيد

r, . • . • • . . , • .

### القصيل الأول

# أقنعة المعلم العاشر لويس عوض بين العضور والقياب

لا أجد وصفا صادقا أصف به لويس عوض الذى تمر على رحيله أربع سنوات الا وصفه لنفسه فى كتابه ( يوميات طالب بعثة ) يقول المعلم العاشر لويس عوض : « لو كنت روسو كنت كتبت للعبيد انجيلا حروفه من نار ، لو كنت بيرون كنت سلبت سيف العدل والجهاد ولا أغمده قبل ما ارى بعينى عملاق الظلم مضرجا على سهول بريتوريا ، لو كنت شيلى كنت غنيت مع الصبح ، وملأت الآفاق بأناشيد الخلاص ، لكن أنا ضعيف ، روحى مكسورة وريشتى هزيلة ودمى مهدور فى خدمة الأحراد » .

ولقد توحد فكر وابداع لويس عوض النقدى مع نضال شعبه المصرى وكان أكمل وأشرف تعبير عن التزام المثقف المصرى الوطنى الديمقراطى الثورى بمسار الحركة الوطنية منذ صعودها فى الأربعينات وحتى السبعينات وما شهدت من تراجعات عن طموحات الثورة الوطنية . . .

وثمة اتساق ووحدة في أول كتبه (بروميثيوس طليقا) حيث عنى للثورة والحرية مع شاعر الثورة شيلي وحتى كتابه الأخير الذي كتب فصوله الأخيرة على سرير الموت (الثورة الفرنسية) فلويس عوض بين كل من هذين الكتابين هو الشاعر والناقد والمؤرخ الذي يقدس العقل والحرية والعدل والديمقراطية ومجه الانسان وعن طريقه مجه الله ٠٠ وقد صارع الفكر السلفى اللاعقلائي وحراس التقليه والاتباع ٠٠ ودفع من حريته في سبيل هذه المثل وتعرض لعديه من المحن ، الطرد من الجامعة والاضطهاد والاعتقال وظل طوال عمره الفكرى والسياسي مستهدفا من خفافيش الطلام والحهل ٠٠ ولم يكن أبدا من كتاب المؤسسة الرسمية ٠

ومنذ أواخر الأربعينات ، ولويس عوض يقدم لثقافتنا الكثير ، عاش حياة خصبة تحياها نحن ، من جديد ، حين نقرأه ، قدم لنا في مستهلها

مقدمات كتب ( هوراس وفن الشعر ) ( برومثيوس طليقا ) ( في الآدب الانجليزى ) حددت وأصلت بدايات طرق نقدية لا زالت الأجيال التالية تعمل على استكمالها وتطويرها ، وكانت هذه البدايات في زمنها أقرب مفاهيم الأدب والنقد للنظرية العلمية ، حول مسألة صعبة هي معنى الواقعية لا كتيار مدرسي كالرومانسية والكلاسيكية ، بل كتفسير يعتمد احكام القيمة والجمال لحركة الصراع الاجتماعي في مصر الأربعينات .

ورغم ايغال مفاهيم لويس عوض في المنهج التاريخي والاجتماعي لفهم الطاهرة الأدبية الا أنه مهد الأرض للأجيال التي جاءت بعده وعانت عملية الصراع الوطني والاجتماعي قبل وبعد ١٩٥٢، واستطاعت أن تضيف أبعادا جديدة لمعني (الواقعية) لا كمفهوم جامد، وكليشيه ثابت، بل كمفهوم رحب، غنى بتحولات الواقع ، وادراك جدل الذات الخالقة مع نوعين من الامكانيات على مستوى الضرورة الطبيعية والاجتماعية لمشكلة الحسرية ،

## ١ - عن منهج لويس عوض النقدى وسماته وتحولاته :

لا يكتب لويس عوض في مقدمة (بروميثيوس طليقا): « لا سبيل الى فهم المدارس المختلفة في الفكر والفن الا اذا درسنا الحالة الاقتصادية في المجتمع الذي أنجب هذه المدارس، ولا سبيل الى فهم المدرسسة الرومانسية التي انتمى اليها (شيلي) على وجه التخصيص الا اذا درسنا حالة انجلترا في عصر الانقلاب الصناعي ويقول أيضا: قال « مستر و · ج ، فيشر أستاذ الاقتصاد بلندن:

(لم يكن محض مصادفة أن الانقلاب الصناعي ظهر مع ظهور الانقلاب في التصور الأدبي ومع حسدوث انتقال من الأدب الكلاسي الى الأدب الرومانيي ، والقصة والأدب الرومانيي عامة هما في جوهرهما نوعان من انواع الغن البرجوازي ٠٠) .

هذا هو الوضع العلمى لقول الناقد الكبير (لسلى ستيفن) في وصف الأدب الانجليزي في عصر الثورة الفرنسية (ان طابع الأدب المعاصر قد تشكل في مجموعه تبعا للحالة الاجتماعية في الطبقة التي كتب ذلك الأدب وكتب ذلك الأدب لها) •

وبسبولية يتتبع لويس عوض مراحل الثورة والتطور البرجوازى وانعكاساته على الأدب ويقدم أوسع دراسة تاريخية واجتماعية للرومانسية، غير أننا وكما سنلاحظ في عودته الى هذا الموضوع بتوسيع أكبر في كتابه ( في الأدب الانجليزي ) الحديث ـ ان لويس عوض قد غالى في التفسير

الميكانيكى والالتزام بمبادى المادية التاريخية فى فهم المذهب الأدبى والبنية الأدبية وأهمل الجانب الجدلى ، وأوقعه هذا فى تفسير آلى أغفل فيه خصوصية لغة الأدب وذاتية المبدع ، وان لويس عوض أغفل المادية الجدلية التى تأخذ فى الاعتبار علاقات التأثير والتأثر بين البناء التحتى للمجتمع وأسسه الاقتصادية والاجتماعية والسياسية والبناء الفوقى ومنه النشاط الابداعى الذى يشمل بجانب انعكاسه للزمن الحاضر على بقايا صور الماضى ومعتقداته وتراثه الأسطورى •

ولذلك نلاحظ أن لويس عوض توقف عند النقاد والكتاب الانجلين الاجتماعيين مثل شسو ، وويلز ، وكل الكتاب الذين لا يمكن أن تطلق عليهم بمقيساس مصطلح الواقعية الأدبى ، الصلاحية الفكرية والرؤية الجمالية لهذا المذهب فكثير من أفكارهم يشوبها التصوف والحدث رغم أرضيتها الاجتماعية في حين أغفل أعمال (بيلنسكى) و (تشيرنفسكى) و ( البيخانوف ) والحق أن كل الملاحظات الأساسية النقدية التى وضعها لويس عوض لمعنى الأدب المسئول أو الرتبط بلغته كانت تنقل بلا تقصى المنهج التاريخي والاجتماعي لفهم الظاهرة الأدبية ، الا أن الذيول النفسية والتلخيصات الميكانيكية لفهم الظاهرة الجمالية أبعدته في دراساته الأولى عن اصابة الهدف النقدي ، ولعل هذا القصور ظل يصاحب مفاهيمنا الواقعية حتى الآن ، ولقد أثبت مذهب الذاتية الاقتصادية أنه مهيت بشكل مزدوج في الحقل الأدبى والفني ، فلقد حدد تصوير الواقع تصويرا طبيعيا فجا من ناحية ، ومن ناحية أخرى أدخل بديلا زائفا في شكل الرومانسية الثورية وعالم الأدب عالم محدد ، ومثل هذا المنظور المتناقض المتنافر المفيده ،

★ وعندما نعود لكتاب لويس عوض ( الاستراكية والأدب ) نجيد أرضية هذا المنهج النقدى في موقفه من وظيفة الأدب وعلاقاته بالحياة ، فهو يقول بحسم: « وقد كنت دائما أفضل فلسفة الأدب للحياة على فلسفة الأدب للمجتمع ، لا لأنى أستهين بالمجتمع أو التمس التعمية في شيء مجرد هو الحياة ولكن لأن الحياة شيء أعم من المجتمع وشامل له ، فالحياة لا تشمل المجتمع والفرد جميعا ، وليس من الخير أن نظرح الفرد من حسابنا في أي فلسفة اجتماعية نقيمها بالفكر أو بالفعل ، وانما الخير كل الخير أن نعترف بالفكر ونضعه في مكانه الصحيح الطبيعي من اطار المجتمع العظيم ، بحيث لا يخرج الفرد بفرديته خروج الجزء من الكل ويشط عن مجاله الشرعى فيخرب المجتمع ، ثم يحدد مفهومه بوضوح أكثر قائلا:

« بهذا تكون دعوة الأدب للحياة دعوة قومية ودعوة انسانية معا ، لأنها تجعل من الأدب وظيفة للحياة القومية ووظيفة للحياة الانسانية وبهذا

تكون دعوة الأدب للحياة دعوة مادية ودعوة روحية معا ، لأنها تجعل من الأدب وظيفة للحياة المادية ووظيفة للحياة الروحية ، وبهذا تكون دعوة الأدب للحياة دعوة اجتماعية ودعوة فردية معا ، لأنها تجعل من الأدب وظيفة من وظائف المجتمع كما تجعل منه وظيفة من وظائف الفرد » .

وها الموقف يؤكه قوله في حاوار أجريناه معه حول موضوعات المنهج النقدى ، الأدب المصرى ، والأجيال الجديدة ) نشر في مجلة الطليعة عدد ما يو ١٩٧٤ أجاب على سوؤال هل تحاول اقامة توفيق جديد بين المثالية والمادية ؟ أجاب لويس عوض : « أعتقد أن الروح والمادة وجهان لنفس الشيء وأن الزمان والمكان وجهان لنفس الشيء فالحقيقة أن الحياة في تجربة وحدة الوجود هي في حد ذاتها مجازفة كبرى ، وأنا شخصيا وصلت اليها عن طريق التفلسف المبنى على الاستقراء المادى ، ولكن للأسف غير قادر عليها كلحظة وجد صوفية ، فأكتفى بأن أعيش فيها بالخيال ، والخيال وحده لا يكفى ، وغير كاف ، لأنها في الواقع تجربة لها نوعية والخيال وحده لا يكفى ، وغير كاف ، لأنها في الواقع تجربة لها نوعية صوفية مد مرة ، أن توجد في لحظة التقاء الزمان والمكان والأبد والأزل والمعل والسكون ، هذه أزمة روحية لا يحسد عليها الا الصوفيين وللأسف ايضا أن أكثر الصوفيين يحدد امكاناتهم الصوفية بانتمائهم الى معتقدات مسبقة أو خرافات مسبقة يقيئية » •

لله فالمنهج التاريخي اذن عند لويس عوض في دراساته الأولى هو التقاء عبقرية المكان وعبقرية الزمان ، وعبقرية الحدث أو الأحداث في العمل الفنى وليس مجرد الصفة الاقليمية البحتة .

لل ولكننا نظام لويس عوض كناقد اذا توقفنا عند بداياته المنهجية التاريخية والاجتماعية ، فهو من المؤمنين بوحدة الثقافة الانسانية رغم اهتمامه بدراسة آثار البيئة المحلية والتاريخ القومى فى تكوين الأدب والفن ومن هنا نجد عنده نزوعا دائما الى النظرة المقارنة ، نجد ذلك فى دراساته المجامعية مثل رسالته عن لغة الشعر فى الأدبين الانجليزى والفرنسي وهى بالانجليزية ، ومثل دراسته عن أسطورة بروميثيوس فى الأدب الانجليزي والفرنسي وهى أيضا بالانجليزية ، كذلك فى كتابه (أسطورة أوريست والملاحم العربية ) كذلك دراسته عن ابن خلدون والمعرى ودراسته فى تاريخ الفكر المصرى الحديث ومحاولة تأصيله فى لقاء الثقافتين العربية والأوروبيسة ،

الله على على المتقادى أبرز سمات المنهج النقدى عن لويس عوض وهى ثمرة رؤية فلسفية شرحها لى فى حواره معى فى مجلة الطليعة قائلا: « أنا أعتقد أن الانسان مزود بأدوات يعرف بها الحقيقة والواقع ٠٠ هى الحواس والمنطق الذى هو أرقى صورة لسمو العقل ولكنى أعتقد فى نفس الحواس والمنطق الذى هو أرقى صورة لسمو العقل ولكنى أعتقد فى نفس

الوقت أن طريق المنطق والعقل طريق تحليلي الى الحقيقة ، وبالتالي فهو لا غناء عنه في معرفة الحقيقة الجزئية ، أما الجقيقة الكلية ، فالعقل والمنطق كذلك لا يقف مشلولا أمامها ولا سبيل للانسان الى معرفتها الا بملكة أخرى. تمكنه من التركيب بدلا من التحليل ، أي ملاحظة وجوه الشبه بدلا من ملاحظة وجوه الاختلاف ، وباختصار تمكنه من رؤية الوحدة بين الأشياء بدلا من الفرقة وهذه الملكة هي ملكة الخيال ، فأنت عندما تقول « حبيبتي نجمة مضيئة » أو حين يقول صلاح عبد الصبور « وجه حبيبتي خيمة من نور » أو عندما يقول ـ « ينشبه الانشباد عيناك حمامتان » ، فالواقع أن الشاعر في جميع هذه الأحوال يرى عن طريق التركيب ما بين كاننات الوجود من وحدة وهذا هو الشعور والهن ، فهناك في الحياة أشسياء لا تستطيع أن تثبتها بالمنطق ، فأنت لا تستطيع أن تثبت أن الطبيعة خرة بالفطرة ، أو أنها شريرة بالفطسرة ، أو تثبت بالمنطق أن ألوان الشفق حميلة فأنت اذا بحاجة الى حاسة أخرى تدرك بها وحدة الأشياء في الكون، وهذه الملكة هي ملكة الخيال الذي يمكن الانسان من أن يرى الوحدة بين ألوان الشفق والطيف وبين الهارموني في الموسيقي وبين العمل الجميل ، أو فعل الخير وكلها تبعث الطمأنينة والفرح في نفس الانسان ٠

به ولذلك تجد أنى أعتقد أن للأسطورة والرمز وظيفة لا تقل أهمية عن وظيفة الفلسفة والتاريخ والعلم ، بل أكاد أقول ان أهم ما فى الحياة من كليات مثل علاقة الانسان بالكون أو مبدأ الايمان على اطلاقه دون دخول فى تفاصيل هو الاحساس بالانتماء الى الكون الأكبر وأن الانسان ليس لقيطا فى هذا الوجود وهو مصدر الحاسة الدينية عند الانسان .

★ كل هذه الأشياء لا يمكن اثباتها بالمنطق ، وقد جرب (كانت) من قبل هذه التجربة فوجد أن حتى وجود الله ـ نفسه ـ لا يمكن اثباته أو نفيه بمجرد استخدام المنطق والعقل ، ويقول لويس عوض أيضا ـ انى اعتقد أن أصحاب النظم الفلسفية الشامخة المثالية من أفلاطون وحتى هيجل في طموحهم لاستحضار فكرة كونية قائمة على الوحدة الخصبة في الوجود تقوم على أنهم في الأصل شعراء وليسوا فلاسفة وهذا يدلك على أن الشعر والفن وكما ذكر أرسطو أقرب الى الحقيقة من التاريخ والفلسفة وانها الخطا يأتي عند عامة الناس من محاولة تطبيق الخيال على الجزئية التي تقع تحت دائرة العقل وحده أو العلم والمنطق ، ومن الخطأ أن يستخدم الانسان أداة العقل فيما يخضع لأداة الحيال ، ومن الخطأ أن يستخدم الانسان أداة الخيال فيما يخضع لأداة المقل لأن ذلك قد يسلمنا الى الخرافة ، فالخرافة أصلا أسطه رة منسه حة حول رمز نبيل عظيم لأنه بعالم كليات الماني وكليات الأشياء والأحداث ، وفي عصور الانحطاط تتحول هذه الأسطورة وكليات الأشياء والم واقع وقعت بالفعل فينسي الناس معناها الرمزي

العظيم ويحولونها الى حدوتة مبتذلة بل حدوتة قد تعوق الانسان في سيره الى التقدم •

وسخصية لويس عوض كناقد مبدع فهو قد عانى ويلات وتعقدات عملية وسخصية لويس عوض كناقد مبدع فهو قد عانى ويلات وتعقدات عملية الابداع ، فهناك جانب آخر للويس عوض هو جانب الفنان الخالق التجريبي الرائد كما في الشعر في ( بلوتلاند ) والرواية ( العنقاء ) والمسرح ( الراهب ) و ( محاكمة ايزيس ) بل لقد بدأ لويس عوض حياته المبكرة شاعرا قبل أن يتعمق ويتبحر في النقد الأدبى ، فهو يقول في حواره معى بالطليعة : ( لقد بدأت شاعرا أو قصاصا ، كنت صبيا في الرابعة عشر الطليعة : ( لقد بدأت شاعرا أو قصاصا ، كنت صبيا في الرابعة عشر أعيش في صعيد المنيا ٠٠ غير أنى كنت يقطأ أتنسم مع جيلي أصداء البعث القومي لثورة ١٩١٩ ــ ولأن والدى كان وفديا ، فقد كانت مأساة كئيبة لحظتها و برغم أنى لم أر جنازته فقد عبرت عن احساساتي بقصيدة رثاء لحظتها و برغم أنى لم أر جنازته فقد عبرت عن احساساتي بقصيدة رثاء من بحر الرمل ، ولا زلت حتى هذه اللحظة أعيش في جوها ، انها البداية والتعرف على السر والرعشة التي انتابتني وأنا أكتبها ، أسلمتني وحتى الآن أوهر التكوين المصرى في التاريخ والحاضر والمستقبل ، كذلك أذكر الني كتبت عددا من القصص ) .

★ فعندما نبحث عن سمات منهج لويس عوض النقدى يجب أن نشير لمحاولاته الابداعية وأبرزها (ديوان بلوتولاند) الذى كان أول ديوان يعجم عمود الشعر التقليدى ويدعو لشعر التفعيلة ، واستخدام الأساطير والتجزىء واللاشخصية والطفرات والميلودى ٠٠ و (رواية العنقاء) التى جمعت بين كل فنون وأساليب الرواية الحديثة ، ومسرحية الراهب ، ومحاكمة ايزيس ، ويوميات طالب بعثة التى صاغها بالعامية ، وانعكاس كل ذلك على رؤيته النقدية وهو فى هذه الأعمال يقوم بعملية تجريب ومغامرة تعادل عناصر رؤيته ومكوناته النقدية التى أشرنا اليها سابقا وهذا موضوع يستحق المناقشة والدراسة المستقلة ، وخاصة الثورة فى العروض واستخدام الديالوج فى القصييد وتحطيم القافية والتجزىء والتنغيم واستخدام العامية ٠٠ الخ ٠

الخصوصية التى تميز لويس عوض الفنان والناقد ٠٠ من أجل هؤلاء الخصوصية التى تميز لويس عوض الفنان والناقد ٠٠ من أجل هؤلاء (يقصه المتمردين على القصيدة الكلاسيكية) قال لويس عوض الشعر وهو ليس شاعر، وهو يعد بألا يكرر هذه الغلطة ولو نفى فى بلاد الخيال ولو أنه أراد أن يقرض الشعر لما استطاع ، فقد انقطع عنه الوحى منذ أن عاد الى مصر فى الخامسة والعشرين ، ولو انه أراد الآن أن يقرض الشعر لما

استطاع ، فقد أجهز عليه ماركس ، ولم يرد من ألوان الحياة الكثيرة ومن ألوان الموت الكثيرة الا لونا واحسدا ، وغدت أمامه الحشسائش حمراء والسماوات حمراء والرمال والمياه وأجساد النساء وأحاديث الرجال ، والفكر المجرد كلها غدت أمامه حمراء بلون الدماء حتى الأصوات والروائح والطعوم غدت أمامه وحوله حمراء كأنما شب في الكون حريق هائل ، وهو راض بأن يعيش في هذا الحريق ، فمن رأى السلاسل تمزق أجساد العبيد لم يفكر الا في الحرية حمراء .

★ وسنوف يظل جهد لويس عوض النقدى ودراساته النقدية والفكرية والسياسية مطروحة عبر نضالنا الوطنى والاجتماعى والحضارى، فالأسئلة التى ظل يطرحها طوال نصف قرن على العقل المصرى والعربى ما زالت تبحث عن اجابة وصيغة تتخطى التناقض والازدواجية التى نعيشها بين فكر أسطورى وشوق للعقل والادراك العلمى ، بين رواسب قيم وعادات قرون وسطى وحلم عاجز بأن تلحق عصر الذرة والتكنولوجيا والفضاء .

★ لقد التحم فكر وابداع وموقف لويس عوض بنضال وتحولات الحركة الوطنية الديمقراطية منذ الأربعينات، وحتى رحيله في التسعينات، وكان التعبير الأكمل الناضج لشرف وطموحات شعبه وقد تحمل في صلابة من أجل موقفه ، الاضطهاد ، والقمع والطرد من الجامعة والمنع من الكتابة والاعتقال والتعذيب ٠٠ ومصادرة كتبه ومقالاته ٠

★ وبرغم هذه الحياة القلقة والمضطربة وققدان الطمأنينة والاستقرار فقد أنجز لويس عوض وعلى مدى خمسين عاما عدة مشروعات نقدية وفكرية تشكل احدى الحلقات المضيئة في ثقافتنا المعاصرة ، تشمل النقد الأدبى وتأريخ الفكر ، والدراسات المقارنة ، وفن المسرح ، والترجمة وقضايا التعليم ٠٠ بجانب المغامرة الابداعية والتجريبية في الشعر والرواية والمسرح وأدب السيرة ، ولقد أحدثت هذه الانجازات الجسورة ، صدى ومناقشات ومعارك ٠٠ أغنت وأخصبت حياتنا الفكرية والأدبية ، وكان لويس عوض في صخب هذه المعارك يقف كأبطال المآسى الاغريقية ينازل خصوم الفكر والعقل وعبدة السلف والمقلدين وأهل الاتباع ، ويرفع في كبرياء وشموخ أعلام العقلانية والعلم والفكر النسبي والتجريب والتقسدم والحرية ومجد الانسان ٠

لله لقد كان لويس عوض ديمقراطيا ثوريا راديكاليا ذا نزعة اشتراكية تتفق وتختلف عن الماركسية • غير انه مفكر موسوعي انساني استوعب وتأثر بعصر النهضة والفكر التنويري في القرن الشامن عشر وقدس مبادىء الهيومانية •

المسلورة والرمز وظيفة لا تقل اهمية عن وظيفة التقل اهمية عن وظيفة الفلسفة والتاريخ والعلم ، بل أكاد أقول انه كان يرى أن أهم ما في الحياة من كليات مثل علاقة الانسان بالكون أو مبدأ الايمان على اطلاقه دون دخول في تفاصيل هو الاحساس بالانتماء الى الكون الأكبر وأن الانسان ليس لقيطا في هدا الوجود وهو مصدر الحاسة الدينية عند الانسان .

★ وقد اعترف لى لويس عوض فى حواره معى بمجلة الطليعة ١٩٧٤ عن جوهر موقفه الفكرى بين المثالية والمادية ( أعتقد أن الروح والمادة وجهان لنفس الشىء ، وأن الزمان والمكان وجهان لنفس الشىء فالحقيقة أن الحياة فى تجربة وحدة الوجود هى فى ذاتها مجازفة كبرى ، وأنا شخصيا وصلت اليها عن طريق التفلسف المبنى على الاستقراء المادى ، ولكن للأسف غير قادر عليها كلحظة وجد وصوفية فأكتفى بأن أعيش فيها بالخيال ، والخيال وحده غير كاف ، لأنها فى الواقع تجربة لها نوعية صوفية مدمرة ، أن توجد فى لحظة التقاء الزمان والمكان والأبد والأزل والفعل والسكون ،

★ هذه أزمة روحية لا يحسنه عليها الا الصوفيين وللأسف أيضا أن أكثر الصوفيين يجدد امكاناتهم الصوفية ، بانتمائهم الى معتقدات مسبقة أو خرافات ميتة (يقينية) هذه اللحظة النادرة فادحة الثمن وأنا أخاف منها ، لقد عشتها بكل ويلاتها وعذوبتها في منحنيات حادة من حياتي ولم أتخلص من سطوتها وكثافة مشاعرها ودوامة توتراتها الا بممارسة عملية الخلق لأصل لنوع من التعادل مع الحياة ، فأنا لم أكتب بلوتلاند ، والعنقاء ، والراهب ، ومحاكمة ايريس وغيرها من أعمال لم تنشر الا في لحظة التوهيج هذه ، وطبعا لست مستعدا في هذا الحوار أن أتحدث عن أزمات المراحل السياسية والاجتماعية ، والصدمات التي جذبني اليها واقعنا قبل وبعد المياسية والاجتماعية ، والصدمات التي جذبني اليها واقعنا قبل وبعد ايضا كتبته عن محمد مندور والعقاد وطه حسين وتوفيق الحكيم ، فقد أيضا كتبته عن محمد مندور والعقاد وطه حسين وتوفيق الحكيم ، فقد خاولت على قدر الامكان أن أضيء خلفيات الأجواء الفكرية والسياسية التي كتبتها استجابة لها ، وترجمة لفترات كسه وصعبة وموجبة من حياتي ، غير أني أحتفظ حتى الآن بالكثير مما لم خصبة وصعبة وموجبة من حياتي ، غير أني أحتفظ حتى الآن بالكثير مما لم أقله ولم أكتبه ) .

لل ولقد كان موقف ثورة ١٩٥٢ من لويس عوض موقفا تتداخل فيه اعتبارات عديدة من التعاون والأبعاد ٠٠ غير أنه في المحصلة الأخيرة كان موقفا مجحفا ٠ ظالما فقد عانى القمع والاضطهاد والتشريد في كل من عهد عبد الناصر والسادات وترك كل ذلك جروحا وندوبا ظلت تسبب له آلاما عديدة وتجعله حذرا متوجسا دائما طوال حياته وعندما قامت الثورة ١٩٥٢

كان لويس عوض بالولايات المتحدة الأمريكية يتمتع بزمالة في جامعة برنستون من مؤسسة روكفلر لمدة سنتين يقضيهما في البحث العلمي بروهذا يثير الريبة في ابتعاد لويس عوض ، والى أمريكا بالذات في هذه السنوات القلقة التي سبقت الثورة ) أيا كان الأمر فهو يعترف أنه عندما سمع أنباء الانقلاب العسكري في ٢٣ يوليو ٥٢ لم يعرف هل يفرح أو يحزن ولقد كانت استجابته مسوبة بتوجس شديد لا سيما أن تجربة الانقلابات العسكرية في الدول اللاتينية ومن أسبانيا فرانكو الى جمهوريات أمريكا اللاتينية ، وعلى مرمى حجر من القاهرة ٠٠ أقصد في سوريا انقلاب حسنى الزعيم ، كانت لا تبشر بخير .

★ ولقد تابع أخبار الانقلاب أو الحركة المباركة كما كانت تسمى في البداية وتوجس من تعاون الثورة مع رجال الحزب الوطني المعادين للوفد وبعد دراسة على الطبيعة وتقصى لهوية الانقلاب يقول لويس عوض في كتابه ( لمصر والحرية ) : « أما أنا فبعد دراسة شهرين على الطبيعة ، أغسطس وسبتمبر ١٩٥٣ فقد انتهيت حيث بدأت مؤيدا في تحفظ وتوجس ولكن الجديد الذي اكتشفته بنفسي هو حالة البلبلة العقائدية التي كأنت تتسم بها الثورة نفسها ٠٠ كانت أحيانا تتكلم لغة ميرابو ودانتون وكانت أحيانا تتكلم لغة هتلر وجيبلز ، وكانت أحيانا تتكلم لغة جون فوكس كرمويل وكانت أحيانا تتكلم لغة بسمارك الوحدوية وكانت أحيأنا تتكلم لغة أتاتورك الإنطوائية ، لا تعرف أهي بنت مصطفى كامل ومحمد فريد أم بنت رفاعة الطهطاوي ولطفي السيد ، وسبحان جامع النقيضين ، باختصار كنت تسمع منها كل الأصوات الا صوت سعد زغلول ومصطفى النحاس ، ولا تعرف ماذا تريد أكثر من الغاء الملكية والاصلاح الزراعي وطبعا اخراج الانجليز ككل المصريين ، كان لها تريكولورز ، الأسود والأبيض والأحمر ، وهي ألوان النازي اختيرت بسذاجة ، ومع ذلك فقد كانت من بعض الوجوه أقرب الى الأزرق والأبيض والأحمر أو كنت أرجسو لها أن تكون كذلك ما دامت ثورة بورجوازية وليست ثورة بروليتارية » •

المريدة الجمهورية التي أسستها الثورة وباشراف من أنور السادات وباشريدة الجمهورية التي أسستها الثورة وباشراف من أنور السادات وبغم تخوفه من صدام الثورة مع اليسار ووبالفعل شهد ملحق الجمهورية نوعا راقيا تقدميا من الملاحق الأدبية وكان شعاره الأدب في سبيل الحياة ولكن ما أسرع ما تكهرب الجو وبدأت نذر أزمة الديمقراطية الشهيرة في أحداث مارس ١٩٥٤ بين الديمقراطية والشمولية ووبغم أن لويس عوض كان موزعا بين التعاطف مع الديمقراطية وفي نفس الوقت الترحيب بالثورة الا أنه اختار الديمقراطية وكتب في هذه الفترة قصيدتين رمزيتين تعبران عن عواطفه ومواقفه في خضم هذا الصراع الذي حسم وحدد مستقبل الثورة عن عواطفه ومواقفه في خضم هذا الصراع الذي حسم وحدد مستقبل الثورة

ونظام عبد الناصر ، وقدم لويس عوض استقالته من الجمهورية مبررا لها برغبته في التفرغ لأستاذية ورئاسة قسـم الأدب الانجليزي في جامعة القياهرة وفوجيء في ١٩ سبتمبر ١٩٥٤ بفصله ضمن خمسين أستاذا ومدرسا من الجامعة والأسباب عديدة منها موقفه في أزمة مارس ومنها أنه مسجل في سجلات الأمن منذ ١٩٤٠ عقب عودته من البعثة أنه شيوعي. ومنها ما قیل عن تقریر مباحثی کتبه د٠ رشاد رشدی لیتخلص من رئاسته لقسم الأدب الانجليزي ٠ المهم أن لويس عوض عاني التشرد والمطاردة وعدم الاستقرار ورفضت ادارة المطبوعات منحه ترخيص اصدار مجلة أدبية ، وحلا لمشكلته المالية التحق بوظيفة صمغيرة في المقر العام للأمم المتحمدة بنيويورك ، ثم استقال بعد العدوان الثلاثي على مصر عام ١٩٥٦ وبنصيحة حسين فهمي وخالد محيى الدين عاد الى مصر يحمل العلم حيث استقر في جريدة الشىعب متفرغا للكتابة الأدبية والثقافية ولم يكتب كلمة في السياسة ورغم ذلك اعتقل مع الشبيوعيين في أزمة عام ١٩٥٩ وعلب وأهين ٠٠ ورغم قربي من أويس عوض فلم يكن يحكى عن هذه الفترة الكثيبة الدامية من حياته ٠٠ ولقد حكى لى كثير من زملائه في المعتقل كيف كان يتلذذ حراس السبجن وكلاب الصيد بتعديب واهانة هذا الأستاذ والناقد العظيم ، كان يستفزهم معرفة أنه من كبار المثقفين ٠٠ ولا نذكر أن لويس عوض قد فاخر بهذه الآلام ولم ينضم لموكب المفاخرين بآلامهم عندما أطلت الثورة المضادة بوجهها الكثيب في عهد السادات في السنبعينات وبدأت الحملة على عبد الناصر ونظامه ٠٠٠ بل على العكس كتب كتابه الذي يسلجل فيه شهادته عن مرحلة عبد الناصر يرد فيه على كتاب عودة الوعى لتوفيق الحكيم رعلى محمد حسنين هيكل وهو كتاب ( أقنعة الناصرية السبع ) درس فيه التجربة الناصرية بموضوعية وعلمية وأنصف عبد الناصر ومشروعه الوطنى للتحرر والوحدة والعدالة وكشف عن جدور أزمته • وفي حواراتي معه كنت ألاحظ حبه وتقديره لعبد الناصر كزعيم وطنى ومتعاطف مع الفقراء ٠٠

الناصري ودولة العلم والايمان واطلاق قوى الظلام والانقلاب على المشروع الناصري ودولة العلم والايمان واطلاق قوى الظلام والاسلام السياسي ضد الناصريين والماركسيين فكان من المنطقي أن يكون لويس عوض على رأس قائمة المضطهدين • وبلغت الذروة بطرده مع مجموعة الصحفيين اليساريين والناصريين بقرار لجنة النظام الشهيرة بالاتحاد الاشتراكي عام ١٩٧٢ ، ولقد تخلص لويس عوض من هذه المحنة بالاستغراق في انجاز مشروعه الكبير (تاريخ الفكر المصرى الحديث منذ الحملة الفرنسية ) حتى أن توقف عند المجلد الخامس عصر اسسماعيل حتى ثورة ١٩٧٩ وهو مشروع ضخم يرصد فيه تحولات الفكر المصرى الحديث وتاريخه منذ أول احتكاك حضارى بين مصر وأوروبا وعصر محمد على وانشاء الدولة الحديثة ثم عصر

اسماعيل وازدهار مفهوم تحديث الدولة وفتح قنال السويس والثورة العرابية ٠٠٠ والاحتلال الانجليزى ، ولقد استخدم المنهج العلمى وكان قريبا من المادية التاريخية في رصد تاريخ المجتمع المصرى بمؤسساته الاجتماعية والثقافية ٠٠ وهو رد علمى على تاريخ عبد الرحمن الرافعى الذي أرخ للحركة الوطنية المصرية من وجهة نظر الحزب الوطني فجاء تاريخه متحيزا ٠٠ غير موضوعى ٠

\* ولقد كنت قريبا وصديقا للويس عوض أتمتع بثقته وثقافته ولدى الكثير مما أقوله عن صفاته الشخصية وخصوصياته وسلوكياته ورؤيته للآخرين وانطباعاته عن الأحداث العامة وهذا سيكون مجاله كتاب كامل أعده عن هذا الناقد المعلم الفنان ٠٠ وأشهد أنه كان مصريا حتى النخاع وصعيديا فيه شموخ وكبرياء أبناء الصعيد • وكان ذوقه رفيعا ، علمني كيف أتذوق فنون الموسيقى والرسم والباليه وصحبته الى الأوبرا حيث كان يشرح لي أسرارها ٠٠ وبعكس ما يتنبيع عنه الجهلة والأدعياء فهو كان انساني النزعة بعيدا عن التعصب يحتكم الى العقل وتشهد على ذلك السيرة الأدبية العطيمة والعميقة التي أنجز منها الجزء الأول أوراق العمر ـ سنوات التكوين ولم يتمها حيث كان ينوى كتابتها في ثلاثة أجزاء • فخسرنا خسارة فادحة عن تجربة هذا العقل المنظم والمثقف الموسوعي في رصد الحياة المصرية بشمولية سياسيا واجتماعيا وثقافيا ولقربي منه لاحظت مدي المرارة والحزن واليأس الذي كان يعانيه في سنواته الأخيرة ٠٠ وكنت أصحبه في عملية بناء مسكنه الريفي في « دهشور » حيث كان ينوى أن يعتزل فيه ليستكمل مشروعاته الفكرية والنقدية الطموحة ٠٠ وللأسف فبعد أن استكمل البناء وأسسه حدثت عملية سطو على أجهزة الاستماع الموسيقي الحديثة التي كان يملكها وعلى جهاز تليفزيون عالمي ٠٠٠ كانت جيهان السادات قد أهدته له تقديرا لتأثرها به في وسالتها عن شيلي ٠٠٠٠ بعد أن رفض اهداءه سيارة وهذه نقطة غامضة في حياة لويس عوض تتعارض مع موقف السادات منه وموقفه من السادات ويجب أن أقول هنا ان لويس عوض كان من الكتاب الذين لم تثق الثورة فيهم طوال عهودها الثلاثة • كان خارج المؤسسة ، غير أنه كان يتمتع بصداقة وحماية بعض المستنيرين في النظام ولعل أبرزهم تروت عكاشة ، ومحمد حسنين هيكل في عهد عبد الناصر وأسامة الباز في عهد مبارك .

مل ولكن السنوات الأخيرة للويس عوض شهدت نوعا من خيبة الأمل في كثير مما ناضل من أجله من فكر عقلاني وتنويرى فقد تدني المجتمع وانهار وتفكك المجتمع المصرى سياسيا واقتصاديا وثقافيا ولوثت أمراض التبعية للغرب والهزيمة الأحلام الكبيرة وصعود مد الحركات الأصولية الاسلامية وأدران الفتنة الطائفية ـ كل هذا جعل لويس عوض متشائما

ولم يلمح الأمل في طليعة الحركة الأدبية التي يقودها الشباب وأبرزهم جيل الستينات والسبعينات • فقد تعالى لويس عوض عن ابداعهم واعلن أكثر من مرة أنه مشغول بقضايا أكثر أهمية من متابعة أعمالهم ، وأنه جراح كبير لا يقوم بالعمليات الصغيرة مما أدى لاستياء الجيل الأدبى الجديد منه ٠٠٠ وأنا شخصيا قد بدأت علاقتي بلويس عوض تهتز بعد خلاف كبير ٠٠٠عندما قال عام ٦٩ في حديث مشهور مع أحمد حجازى في روز اليوسف ان حركة الأدباء الجديدة زوبعة في فنجان فرددت عليه ردا قاسيا وعلميا كان كما سماء بعد ذلك منافستو حركة الستينات وهذا موضوع يحتاج لشرح وتفضيل سأورده في كتابي عنه •

إلى أيا كان الأمر فقد منعت مقالاته عن الأفغاني في الأهرام مما أدى به الى الاستقالة ، كذلك صادر الأزهر كتابه الضخم الهام ( مقدمة في فقه اللغة ) الذي أنفق فيه عشر سنوات من البحث والتعب في أصول وفقه اللغة العربية وأنزلها من قدسيتها وتصدى للكهنوت السلفي الأشعرى في فهمها وقدم رؤية علية مقارنة لفقهها وهذا صدمه صدمة كبيرة ، وما زال مصادرا وعندما عاد الى الأهرام وكنت ألتقي به صباح كل خميس لنقضى اليوم معا كان يعرض على خطابات تهديد وسباب مبتذلة له ٠٠ تقول : يا عميل الأنبا شنودة ، يا مبشر ، يا عدو الاسلام ١٠ النع ٠٠

★ غير أن ذروة صدماته وأكثرها تأثيرا فيه كانت القضية التى فيها أحد المغبورين المتعصبين ضده فى مجلس الدولة لحجب الجائزة التقديرية عنه لمعاداته للاسلام وهى الجائزة التى نالها قبل رحيله بشهور بعد أن منحت لن أقل قيمة وتأثيرا منه ٠٠٠ بعدها انطوى لويس عوض على أحزانه وهاجمه السرطان القاتل حتى قضى عليه وهو يكتب الفصول الأخيرة من كتابه عن المثورة الفرنسية وقد ظهر فى هذه المقالات الأخيرة اختلال عقل هذا المبدع العظيم الذي بدأ السرطان القاتل يزحف على عقله ١٠ لقد سقط البطل واقفا وفى يده القلم ولعل أبرز دليل على هذه المرارة التى عاشها لويس عوض فى سنواته الأخيرة تلك الكلمات الحزيئة الجليلة التى بدأ بها سيرته الفذة (أوراق العمر) ٠

★ يقول لويس عوض بأسى شفاف صادق ولوعة مرة: (كانت العادة في تلك الأيام البعيدة أن يولد الانسان وأن يدفن في بلدة أهله مهما بعد أو طال اغتراب الوالدين وهي عادة لا تزال تحافظ عليها بعض الأسر المصرية المتمسكة بأصولها الريفية ، ولكنها أيضا عادة في طريقها الى الزوال بسبب كثرة الهجرة وتعقد الحياة المدنية ، فحين مرضت أمي مرض الموت في ١٩٥٦ نقلها أبي من المنيا الى شارونه (مركز مغاغة محافظة المنيا) لتموت بين أهلها بعد أسبوع ولتدفن في مسقط رأسها ، وحين مات أبي في المنيا عام ١٩٦٢ نقلناه الى شارونه ليدفن الى جوار أمي .

بلج وقد ظللت على اعتقادى أن مرقدى المختار سوف يكون فى مصر حتى عشت سنوات تحت حكم السادات ، فلم أعد أعبأ أين يكون مرقدى ، وكنت أعتقد طول حياتى أن روحى لن تهدأ الا اذا أدفن جسدى فى تراب مصر حتى تولى السادات الحكم فطهرنى من هذه الأساطير المصرية .

ر لن يفهم هذا الا رجل يحس في أعماقه أن لحمه من تراب مصر معجون بماء النيل وعظامة من أحجار المقطم الجيرية أو من صوان أسوان ، ولست أشك في أن عبد الناصر فعل ببعض المصريين ما فعله السادات بي وبغيري ، ربما كان في هذا الكلام نوع من المبالغة البلاغية ) .

# الفصال الثاني

# بعد الواقعية في الأدب عند سلامة موسى

تظل قضية فكر سلامة موسى مطروحة عبر نضالنا الوطنى والاجتماعى والحضارى ، فالأسئلة التى ظل يطرحها طوال نصف قرن على العقل المصرى والعربى ما زالت تبحث عن اجابة وصيغة تتخطى التناقض والازدواجية التى تعيشها بين فكر أسطورى غائى وتشوق للعقل والادراك العلمى ، بين رواسب وقيم وعادات قسرون وسطى وحلم عاجز بأن نلحق عصر الذرة والتكنولوجيا ، بين بلبلة وضياع وأزمة المفاهيم الديمقراطية ، وبين الطموح لأرقى أشكال التحكم فى الضرورة الاجتماعية والسيطرة على واقع العجز الاجتماعى وكل ندوب التسلط والدجل والغوغائية الاجتماعية ، غير أننا لن نضيف بعدا جديدا لو رددنا ما يقال دائما عند تقييم مفكرينا وعبر تفكير مقولب أو نمطى ، تتبارى فيه الدراسات حول احراز قصب السبق فى التدليل على أن هذا المفكر أو ذاك كان أول من كتب فى الاشتراكية أو قدم الفكر العلمى أو دعا الى الالتزام فى الأدب .

ان القضية أساسا هي اختبار صدق تعبير أفكار المفكر عن متطلبات المرحلة التاريخية ، وما تطرحه من مهمات ، وتقصى جدل مكونات وتأثير هذه الأفكار على سياق حركة الواقع عبر تحولاته .

واذا كنا سنختار جزءا أو جانبا من مساهمات مفكر موسسوعى كسلامة موسى، يتعلق بالفكر الأدبى والنقدى وكل ما يتصل باحكام القيمة، فاننا لا يمكن أن نهمل كلية أعماله، ونسق أفكاره وتداخلات جوانبها، وأبعادها، فنحن أمام مفكر نشط وفعال ومؤثر، غير أنه في نفس الوقت تجسيد لقلق وذبذبة المثقف البرجوازى الصغير، بكل تناقضاته وأحلامه وتمزقاته التي هي في نفس الوقت انعكاس لاضطراب العملية الاجتماعية في بلد كمصر تعرضت له منذ تفتح وجدان سلامة موسى لحصار شرس وعفن من قوى الاستعمار العالمي والرجعية والتخلف الداخلي ولحصار شرس وعفن من قوى الاستعمار العالمي والرجعية والتخلف الداخلي و

### ( أ ) المساومة في الموقف السياسي وجدور الانتقائية المنهجية :

### ١ \_ المسوقف السياسي :

ان تقصى هذه المشكلة الأساسية عند سلامة موسى خاصة بعد توفر عديد من الدراسات التاريخية الوثائقية ، ربما تعطينا الاطار الذى تفهم من خلاله ، لماذا لم تتجاوز رؤيته النقدية وتفسيراته التى قدمها لمعنى الالتزام في الأدب ، كل أسانيد المدارس المسالية والمعادية للواقعية والتى ظلت سائدة ربما حتى الآن في ثقافتنا .

ان ثمة اتصال علينا أن نكتشفه ونحدده بين هذه المواقف المتناقضة بين أقصى اليسار حتى الاصلاحية والتوفيقية والاكتفاء بالتنوير والتعليم بين المغالاة في التشبيع للعقل العلمي والتفكير المادى الآلى ثم الحنين أخيرا الى الحدس الوجداني والتبشير بخلق اله ودين انساني جديد ويرتد أولا وأخيرا لأكثر المفاهيم المثالية سذاجة و

لقد وقع سلامة موسى على النداء الأول لتأسيس أول حزب اشتراكى فى مصر سنة ١٩٢١ ، غير أنه كان يسعى فى نفس الوقت لتأسيس جمعية فابية تدرس أكثر من السياسة ، وسرعان ما تنكر لكل مفاهيم ثورية جذرية أمام المد الرجعى والهجوم الذى قوبل به الحزب ، من الاحتلال الانجليزى والقصر والاقطاع والبرجوازية المصرية حتى أكثرها ثورية •

وفى الجزء الأول من كتاب (تاريخ الحركة الاشتراكية فى مصر) للدكتور رفعت السعيد ـ نجد أول مقالة لسلامة موسى فى الهجوم على الحزب منشورة بالأهرام فى ١٩٢٢/٨/٣ ـ يقص فيها كيف نشأ الحزب منذ عام على أساس معتدل يقوده زعماء أكثرهم تربى فى أوروبا عير أن الحزب تحول على يد أجنبية ، يقصد ـ روزنتال ـ واستولى عليه البلاشفة ، ثم يمضى يحدد نقطة الخلاف الرئيسية بينه وبين الخط الجديد للحزب فيقول : « انى أعتقد أن الاشتراكية لن تفلح عنــدنا حتى يرضى عنها التوسطون ان لم أقل الأغنياء ـ قبل العمال لانهم هم الطبقة المستنيرة التى تستطيع فهم مبادئها ـ ثم هو يؤكد ان الثورة فى بلاد مثل مصر مقضى عليها بالفشل ، ولو نجحت لكان نجاحها شرا من الفشل » •

وعقب القبض على زعماء الحرب والنقابات العمالية التى صعدت الصراع الطبقى الى مرحلة ناضجة تبين ان الوعى الاشتراكى قد امتلكته جماهير الشغيلة المصريين وكل الفقراء •

يخطىء سلامة موسى مرة أخرى ويكتب في الأهرام في الصفحة الأولى بتاريخ ١٩٣٤/٣/٨ : ( ان هؤلاء الزعماء فوضويون وأتبرأ منهم وأنا نفسي

عضو في الجمعية الفابية الانجليزية وعرفت من أعضائها مستس سيدني ورب أحد وزراء انجلترا الآن) •

وقد كشفت بعض الوثائق وأخبار الجرائد والمجلات أنه برغم مطاردة فلول الزملاء القدامي وزعماء العمال وسيطرة البرجوازية على النقابات عن طريق \_ عبد الرحمن فهمي \_ كشفت هيده الوثائق استمرار النشساط الاشتراكي بدليل شراسة هجوم الرجعة عليه عام ١٩٣٠ ومرة ثانية يقف سيلامة موسى في ( المجلة الجديدة ) ويكتب مقالا بعنوان ( الفاشية والشيوعية ) يسوى فيها بين كلا النظامين بتعسف غريب ( فالفاشية غلو اللحافظين والشيوعية هي غلو الاشتراكيين ، ورغم أنهما خصمان فكلاهما يسير على وتيرة واحدة هي الاتجاه الى القوة والعنف بدلا من القانون والنظام) .

ولسنا نملك هنا ادانة سلامة موسى ، فلا جدال ان نشسأة الفكر والنضال الاشتراكى فى مصر كان يشوبه الكثير من الأخطاء القاتلة نظريا وعمليا ، وهذا موضوع ينتظر الدراسة والتقييم العلمى والمناخ الديمقراطى الذي يسمح بأن تعرف تاريخ نضال شعبنا من وجهة نظره لا من وجهة نظر أعدائه فى الخارج والداخل •

غير أننا في نفس الوقت نقيس على ضوئها المفهومات الأولية التي طرحها عن مسئولية الكاتب والالتزام في الأدب وقيمة نقده للتراث العربي وحكمه على أدباء جيل طه حسين والعقاد وتوفيق الحكيم وآخرين ٠٠٠٠ فلا جدال ان الحماس الذي نجده عنده في الموقف السياسي ثم الارتداد فجأة ٠٠٠ سيحكم عملية تقييمه لمعنى الأدب والتراث والفكر المصرى في خمسين عاما ٠

### (ب) المسوقف الفكرى:

غير أن العنصر الثانى الجوهرى فى التكوين الفكرى لسلامة موسى هو قضية الإيمان بلا حدود بالمادية والمادية الآلية بالذات وليست الجدلية فقد استوعب تراث القرن الثامن عشر والتاسع عشر فى البحوث الطبيعية والتاريخ الطبيعى واعتنق بمغالاة نظرية التطور وتابع مساهمات شبلى شميل فى الدعوة العلمية والاحتكام الى العقل غير ان هذه الحماسة كان يشوبها ايمان فى نفس الوقت بأفكار معادية للعقل والعلم كأفكار نيتشه وشوبنهور وتولستوى وبوذا ١٠٠ النغ ٠٠٠

فهو ينتقد الأديان في ( مقدمة السوبر مان ) لانها ( تتدخل في آمور العالم وتعرقل التقدم ، لان التقدم يقتضى التغيير ولا تغيير بدون بدعة جديدة ، ولكن الأديان للصفة المقدسة التي تتصف بها تقف حامدة لا تقبل

تغييرا فتعمل بذلك لجمود الأمة ) لكنه مع ذلك يؤكد في اصرار (ان الدين ضرورى لكل أمة ولكل فرد و لا يمكن أن يعيش الانسان بلا دين ، لانه ما دام قد شرع يفكر في الكون زمانا ومكانا فقد شرع يفكر في الدين ومن ينظر الى السماء في ليلة صافية ويتأمل في ابعاد النجوم والكواكب يعجب كيف يمكن لانسان أن يجزم بهذا المذهب أو بذاك عن أصل هذا الكون ونهايته ) ثم يكتب أيضا في (مختارات سلامة موسى ) مقالاً عن ويلز بعنوان (أديب ينشد ربه ) يتحدث فيه عن دين جديد توفيقي يحاول الجمع بين النظرة العلمية والحسسية فتضيع منه كلا النظرتين فلا هو عقلى ولا هو غيبي ) .

# ۲ \_ منهج نقدى للواقعية في الأدب المصرى أم مجرد ملاحظات عن علاقة الأدب بالحياة : ;

تغالى بعض الدراسات الأدبية عندنا في اعتبار كل من كتب (مختارات سلامة موسى) (١٩٢٦) اليوم والغد (١٩٢٧) التجديد في الأدب الانجليزي (١٩٣٦) البلاغة العصرية (١٩٤٥) وأخيرا (الأدب للشعب سنة (١٩٥٥)) الأساس الأولى لمحاولة تخطيط رؤية نقدية للواقعية في أدبنا الحديث ، بجانب اثارتها مشكلات علاقة الأدب بالحياة ومعنى الالتزام و ونقدها للمفاهيم التقليدية والسلفية للأدب العربي كذلك هجومها على أصحاب المذاهب الرومانسية والفن للفن وأدب الأبراج العاجية كما كتب هو نفسه في أكثر من مقالة و

يقول غالى شكرى: (حين صدر كتاب - الأدب الانجليزى الحديث لسلامة موسى ١٩٣٢، كان تاريخنا الأدبى قد أذن بصفحة جديدة فى تراثنا النقدى المعاصر) ثم يقدم عرضا للموقف النقدى آنذاك بما يصطرع فيه من تيارات أدبية تتوزع بين المدرسة السلفية المطالبة بالعودة الى المقاييس الأدبية اللغوية والبلاغية المستمدة من بلاغة القرآن والأحاديث والكثب القديمة ، وبين المدارس الحديثة بانها (لم تكتشف همزات الوصل الموضوعية بين مناهجها) واحساسها بهذه الانفصالية هو صورة لما كان عليه مجتمعنا وتفكيرنا لان حقيقة الأمر أن هناك ترابطا وثيقا بين الاتجاهات الأدبية المختلفة ما دامت تعبر عن مجتمع واحد ولذلك فعندما صدر كتاب سلامة موسى - لحنا السمات الأولى لهذا المنهج)

فالى أى مدى تؤدى بنا هذه النظرة فى تقييم مفكرينا والى أى طريق مسيدود ٠

أعتقد اننا نظلم \_ سلامة موسى \_ ونظلم ثقافتنا لو لم نعيد العربة وراء الحصان ، وندرس اجتهادات سلامة موسى بكل سلبياتها وايجابياتها في سياق حركة الفكر المصرى في الخمسين سنة التي شهدت نشاطاته •

ولا جدال في أن التكوين العلمي في تاريخ سلامة موسى ـ المبكر كان تكوينا منهجيا يبحث في العلاقة العامة بين الظواهر الاجتماعية المختلفة في الحياة ، ومن الطبيعي أن الفكرة الأدبية قد استولت على ذهنه كواحدة من هذه الطواهر العديدة التي يمكن للمعلم دراستها كتعبير اجتماعي عن الانسان الفرد والمجتمع فقد انحاز منل البداية لمجلة المقتطف والجامعة ضد ما كان ينشر من أفكار سلفية في مجلة (البيان) لصاحبها ( عبد الرحمن البرقوقي ) وكانت مجلة تقف على النقيض من المجلة الأولى تدعو الى احتذاء الأدب العربي القديم ، غير أن رواد الفكر العقلاني والعلمي وأبرزهم هنا شميل ، وفرح أنطون ، ولطفى السيد كانوا الدليل لرحلة التكوين الرئيسية في أوروبا نفسها عندما ألقى - سلامة موسى - بنفسه مباشرة في قلمها يشارك أبناء جيله عملية الاستيعاب والتعرف على حضارة أوروبا البرجوازية بكل أوجهها المتعددة فكريا وعلميا وفنيا ، ولكن سلامة موسى يختلف عن غيره في الجذابه بلا شك الى بؤرة الحركات الاشتراكية للدولية الثالثة ، واستيمابه للأفكار الفابية لذلك عهاد الى مصر وفي ذهنه ( برنارد شو ، وويلز ) بالذات ( لأنهما يحققان تكامل الفكر العلمي والفن الأدبي في وقت واحد بل أن الأديبين بالذات في ظنه قد جمعا الفكرة العلمية المتمثلة حينتذ في نظرية التطور والسوبر مان ، والفكرة الاشتراكية المتمثلة حينئذ في الفابية الانجليزية ، والفكرة الأدبية المتمثلة في الاتجاه الواقعي ونزعته الذهنية) •

ولست أتجنى على سلامة موسى كمفكر أدبى لو قلت ان هذه المنطلةات ستطل برغم بعض التعميقات والتطبيقات التى أجراها على رؤيته هذه ستطل بلا تغيير جوهرى ، وبلا بناء متسق فلسفى له بنية المنهج النقدى فى تكامله، انه على حد تعبير ( طه حسين ) فى حديث الأدباء عندما نقد كتاب ( مختارات سلامة موسى ) ( هو كثير القراءة المتنوعة فى الأدب الغربى والعربى والعلوم وألوان الفلسفة ) ، غير انه لاسرافه فى القراءة يسرف فى الكتابة ، ويكتب أحيانا فى موضوعات لم يتقنها ولم يقتلها بحثا وتفكيرا ) ، ويعطى طه حسين مثلا على ذلك بقول سلامة موسى : ( ان المصريين القدماء فكروا فى الموت كثيرا وتحدثوا عن الموت كثيرا ) ـ وهذا حق غير ان سلامة موسى يقيم على هذه الملاحظة اسرافا فى النتائج فيكتب : ( ان معنى هذا ان الأمة ماتت موتا رقد تكون الأمة الحرى ففقدت استقلالها ألفى عام ) ويدافع طه حسين قائلا : ( قد تكون الأمة المصرية نامت ولكنها لم تمت ، أكانت ميتة حين أساغت الديانة المسيحية وطبعت بطابعها الخاص ، أو حين أساغت الاسلام أيضا المسيحية وطبعت بطابعها الخاص ، أكانت ميتة حين أساغت الاسلام أيضا بطابعها الخاص ) •

ويلاحظ طه حسين \_ أيضا تهورات \_ سلامة موسى \_ فى ازدراء الأدب العربى القديم قائلا: « يعرف سلامة موسى انى من أنصار الجديد ، غير انى أختلف معه فى استخراجه هذه النتائج فقد أفهم ألا يكون الأدب القديم كما هو ملائما كله لذوقنا الحديث أو كافيا لحاجات أنفسنا ، ولكن القدماء لم يضعوا أدبهم لنا وانما وضعوه لأنفسهم وليس من شك فى أن هذا الأدب كان يلائم أذواق القدماء وحاجات نفوسهم » •

وقد نضيف نحن ان اتهام سلامة موسى أدبنا وتراثنا العربى بأنه أدب خلفاء وفقهاء وتسلية ونوادر ونفاق ٠٠٠ الغ ٠ وبعيد عن مشكلات الشعب ، بجانب اغراقه فى البلاغة والمحسنات هذا الاتهام بهذا التصميم خاطىء وغير علمى ، فلا جدال ان هناك مراحل وعصور للثقافة العربية تعاقب فيها سيادة اللاعقل والتسلط والشكليات الفكرية ٠ غير انها لم تخل من فترات ازدهاد وتقدم عقلى وعلمى وحضارى ولسنا نحتاج لتذكيره بالجاحظ والكندى ـ وابن المقفع ـ وابن سينا ، وفى محاولة انشاء نظرية للأدب لا نستطيع أن ننكر جهود نقاد (كالجرجاني والآمدى ، وأبي حيان التوحيدى ) ، ثم هو نفسه قد تحمس لأبى العلاء وابن رشد والبيروني ٠

والبعض قد يظن اننا نقسو على ( سلامة موسى ) بايراد هذه المقاطع من كتبه وترك مقاطع يدافع فيها بلا جدال عن العقل والتقدم وحرية شعبه والتزام المفكر ٠٠ غير اننا نتقصى كعب الخيل في أفكار هذا المفكر لاننا نخاطب جيل التسعينات الذي عليه ومن حقه أن يتجنب الانتقائية المنهجية والمساومة في الفكر العلمي وأن يمتلك في شجاعة النظرة الجدلية لفهم تراث النصف الأول من القرن العشرين • بكل ما ترسب فيه من مجهودات ومساهمات فكرية ومحاولات رواد مثل لطفى السيد وطه حسين وسلامة موسى والعقاد وتوفيق الحكيم ، فأعمالهم بكل تناقضاتها المضيئة والمظلمة ما زالت تحتاج التحليل والدراسة ليس بطريقة ( ليس في الامكان أحسن مما كان ) ان تعليق قصور أفكارهم على مشجب المرحلة التاريخية والعصر الذي عاشوا فيه ، ولكن بوضعها تحت اشتراطات فهم الأرضية الاقتصادية والتكوين الاجتماعي ومساومات شرائح الطبقة البرجوازية المصرية السياسية وفشلها الدائم في انجاز ثورة ليبرالية لنهاية المدى كما حدث في ثورة عرابي ١٩٨٢ وثورة ١٩١٩ ٠٠ وصحيح أن نهو البرجوازية المصرية بكل أبعادها الاقتصادية والفكرية تم في رقابة وعداء البرجوازية العالمية وأبرزها الاحتلال الانجليزي بحيث جاءت قناعتها الليبرالية مهتزة وكذلك وصلت اطاراتها الاجتماعية ومؤسساتها الفوقية منهكة حتى سنة ١٩٥٢ فلم تصمد ولم تقدم لرياح التغيير الذي جاءت بلا خطة ولا برنامج جذري اية أرضية يمكن البناء فوقها في أكثر من مجال قد يبدأ من مشكلة الديمقر اطية حتى أساسيات الفكر العقلاني والعلمي وأخيرا الفكر الأدبي المعاصر المعبر عن

الانسان المصرى بكل همومه وأحلامه ومشكلاته فى عالم مترابط يعيش \_ أيا كانت متباينة \_ ظروف الحياة فى أنحائه الا أنه يعيش عصرا واحدا ومشكلات روحية واحدة ٠

وتراث سلامة موسى الفكرى وخاصة ما كتبه فى الأدب والنقد يضعه فى طليعة مثقفينا التقدميين الذين أسهموا خلال المد الشعبى الذى صاحب النهوض القومى فى ثورة ١٩١٩ فى تعميق مستويات أرقى للعقل المصرى لا تقف عند حدود المنظورات الليبرالية بمعنى محدد كان لطفى السيد وطه حسين والعقاد ومصطفى عبد الرازق اسهاما تقدميا فى المعنى الليبرالى الذى يخدم أولا وأخيرا مصالح الطبقة المتوسطة وأكثر شرائحها ثورية وكان تخرون وأبرزهم سلامة موسى من رواد الاحساس بضرورة أن تتضمن الحركة الوطنية برامج اجتماعية لحل المشكلات لجماهير الثورة من العمال والفلاجن والمثقفين الثوريين و

وقد انعكست أفكار سلامة موسى الاصلاحية في هذه المخططات التي طرحها لعلاج المشكلات الاجتماعية على رؤيته الأدبية والفنية • ومرة أخرى يرتكب أخطاء في المنهج الذي يطبقه بحيث يحكم على كثير من الأدب المصرى الحديث عند طه حسين والعقاد وتوفيق الحكيم بانه أدب غير جماهيري ، ورجعي ، وتقليدي ورومانسي دون محاولة لفهم دلالة المصطلح النقدي ومدى تمبيره عن حركة الصراع الطبقى في المجتمع المصرى وفي مستوى العلاقة الحضارية التي كان على مصر أن تلهث وتلم بكل تعقداتها في الفلسفة والعلوم والأدب والأشكال الأدبية فلا جدال ان طه حسين كان الأساس الأول لانشاء عناصر نظرية الأدب والعلمية في فهم المذهب الأدبى فكذلك العقاد في الديوان كان صوتا تقدميا ضد الكلاسيكية ١ انه يكتب مثلا في أواخر حياته وفالفصول الأخيرة من كتابه (تربية سلامة موسى) \_ عندما أقارن بين مؤلفاتي وبين مؤلفات طه حسين وعباس العقاد أعجب كل العجب لان موضوعاتهما التي تشغلهما تختلف عن الموضوعات التي تشغلني ، فأن لهما أكثر من ثلاثين أو أربعين كتابا في شرح المجتمع العربي في بغداد ومكة ١٠٠ الخ ولهما دراسات عن أبطال من العرب ماتوا قبل ١٣٠٠ أو ١٢٠٠ سنة وكان المجتمع المصرى الحديث وثورات الشعوب وحرية الفكر ٠٠ الخ ليس لواحد منهما كتاب واحد عن هذه الموضوعات ) •

فأى ظلم وغبن \_ لطه حسين \_ أن يقيم بهذا التعسف • ولنرجع للعدد الأول من مجلة سلامة موسى نفسه ( المجلة الجديدة ) ولنقرأ مقال ( طه حسين ) نفسه بعنوان التجديد \_ حيث يقدم أكبر دفاع موضوعى على متطلبات التغيير في مفاهيم الأدب والأسلوب • • وعلاقة الأدب بالمجتمع ) ، حدث هذا في عام ١٩٢٩ •

وأليس من الغريب أن يسأل سلامة موسى فى كتابه ( الأدب للشعب ) « انى أود أن أسأل توفيق الحكيم ، ما هى رسالته الأدبية فى مصر ، وهل تستطيع أن تفهم هذه الرسالة مثلا من ( أهل الكهف ) .

وأحب أن أسأل أدباء مصر ، ما هي رسالتكم التي خدمتم بها الانسانية في الموضوع الذي عالجتموه في مؤلفاتكم .

وهذا حكم أشد غرابة لان اغفال كتاب مثل محمد تيمور وعيسى عبيد الذى قدم مجموعته (احسان هانم) لسعد زغلول ٠٠ كرمز لتأسيس شكل معاصر للأدب المصرى يوازى التألق الذى كانت تعيشه الحركة الوطنية ٠٠ وفى نفس المجموعة نجد مقدمة عميقة عن أصول الواقعية فى الأدب العالمى وتأصيلها فى القصة والرواية المصرية ٠ وهذا ما أحدثه توفيق الحكيم فى الرواية وطاهر لاشين فى القصة القصيرة حيث أسسا لأول مرة شكل الرواية والقصة ٠

ثم انى لست محتاجا لأن أقول ان أيا كانت مشالية بعض أفكار ( توفيق الحكيم ) فيكفيه ان مسرحياته الآتية ( أهل الكهف ، وشهر زاد وخاتم سليمان ، وبيجماليون ) كانت وباعتراف النقد العالمي الشكل الأولى والبداية الناضجة والرائدة للدراما المصرية والعربية بالبعد الفكرى الخاص بمعنى المصير والصراع الانساني كما يراه ويعيشه الانسان المصرى والعسربي .

لقد جاء المسرح الينا قبل توفيق الحكيم بقرن من الزمان ولكنه كان مسرحا مقتبسا وممصرا ومقلدا لأكثر من نوع درامى فى الغرب ولكن توفيق الحكيم كان الفنان المصرى الذى خاطب العالم بلغة الدراما المعاصرة والمصرية طعما ومداقا ، ثم قال ان أعمال الحكيم فى كليتها رحلة بحث جمالى عن الشخصية المصرية فى أزماتها وانتصاراتها ومن يقرأ الحكيم بعمق وبدراسة آخذا المنهج النقدى فى اطار حركة الثقافة المصرية فى نصف قرن يدرك قيمته وثوريته وروعته أيا كانت اختلافاتنا معه .

ثم اننا في النهاية نتساءل لماذا توقف سلامة موسى عند ابسن وشو وريلز ، وكل الكتاب الذين لا يمكن أن نطلق عليهم بمقياس مصطلح الواقعية الأدبى الصلاحية الفكرية والرؤية الجمالية لهذا المذهب فكثير من أفكارهم يشوبها التصوف والحدس رغم أرضيتها الاجتماعية في حين أغفل أعمال بيلنسكي وتشير نفسكي وبليخانوف والحق ان كل المسلاحظات الأساسية التقدمية التي وضعها سلامة موسى لمعنى الأدب المسئول أو المرتبط بلغته كانت تنقل بلا تقصى المنهج التاريخي والاجتماعي لفهم الظاهرة الأدبية الاأن الذيول النفسية والتلخيصات الميكانيكية لفهم الظاهرة الجمالية أبعدته

عن اصابة الهدف النقدى ولعل هذا القصور ظل يصاحب مفاهيمنا للواقعية حتى الآن ٠٠ ولا جدال ان ريادة سلامة موسى أعقبتها مساهمات محمد مندور والعالم ولويس عوض وأنور المعداوى وعباس صالح وأمير اسكندر ورجاء النقاش لتعميق مفهوم الواقعية فى الأدب فى مستوى آكثر نضجا وعمقا يدرك جدل الذات الخالقة مع نوعين من الامكانات الموضوعية المحددة على مستوى الضرورة الطبيعية والاجتماعية لمشكلة الحرية ٠ بمعنى عدم الوقوف عند فهم الظاهرة الاجتماعية من خلال مفاهيم وتصورات قوانين العلوم الوضعية الاجتماعية ، لانها ومهما كانت موضوعية الاانها مطلقة غير العلوم الوضعية الاجتماعية ، لانها ومهما كانت موضوعية الاانها مطلقة غير مدركة لنشاطات الكاتب والفنان فى لحظة صياغاته البنائية والتشكيلية لحركة الواقع وبالتالى المفهوم والتصور المتغير أبدا والمتجدد بتجدد الواقع وعلاقة الذات بالطبقة أو المجتمع أو بلوحة العصر ككل ٠

أيا كان الأمر فكل ما كتبناه اجتهاد لفهم جزء من كل عظيم قدمه (سلامة موسى ) • واذا كنا قد حاولنا نقد أفكاره فهو الذي أرشدنا أساسا لهذا الدرس فالنقد والفكر والحوار الحر كان ولا يزال أساس التقدم •

وكم نحتاج في ظروفنا الثقافية الآن من الالحاح على هذا الأمر ٠٠

ان سلامة موسى كان بلا جدال يرنو لأدب يعبر عن ملح الأرض عن البسطاء وهذا ذاته شرف المفكر المصرى التقدمي أبدا ·

### الراجسيع:

- ١ تاديخ الحركة الاشتراكية في مصر ٠ د٠ رفعت السعيد جزء ١ ، ٢ ٠
  - ٣ تاويخ الفكر الاشتراكي في مصر ٠ د٠ رفعت السعيد ٠
    - ٣ ـ سلامة موسى وأزمة الضمير العربي غالى شكرى
      - ع ـ الفكر السياسي والاجتماعي عند سلامة موسى ٠
        - ٥ حديث الأربعاء \_ طه حسين ٠
        - ٦ ـ سلامة موسى وعصر القلق ـ فتحى خليل ٠
          - ٧ ـ أعمال سلامة موسى ٠
          - ٨ ـ أعداد الجلة الجديدة سنة ٢٩ ، ٣٠ .

### القصل الشالث

# سمات المنهج النقدى عند محمد مندور

كان الناقد البارز محمد مندور من أكثر النقاد العرب اهتماما بالبحث عن ( منهج نقدى ) قائم على التراث والمعاصرة ، وجسد بذلك استمرارا حيا للتقاليد التي أرساها \_ طه حسين \_ في محاكمة الأوهام في ثقافتنا ونزع النقاب عن الأنظمة اللاعقلية الموروثة ، وايقاظ الرغبة في قيام قانون يصبح المفكر فيه هو حقيقته دون تنازل أو تبرير .

ومنذ أواخر الأربعينات ومحمد مندور يقدم الكثير لفكرنا الاجتماعى والنقدى والسياسى ، عاش حياة خصبة نحياها من جديد حين نقرأه ، قدم لنا في مستهلها كتبه المضيئة ( في الميزان الجديد ) و ( النقد المنهجي عند العرب ) و ( نماذج بشرية ) و ( الأدب ومذاهبه ) الى جانب دراسات في الشعر ومحاضرات في المسرح والنثر ٠٠٠ هذا بالإضافة الى دراساته عن المسرح المصرى والعربي ونشأته وتحولاته وتياراته ، وما زال كتابه ( مسرح توفيق الحكيم ) مرجعا أساسيا لفهم دور ومسرح توفيق الحكيم ٠

والبحث عن رحلة \_ محمد مندور \_ النقدية يستلزم فهم مكوناته الثقافية وعلامات التفاعل بين تحولات فكره وعطائه مع تحولات الثورة الوطنيــة المصرية وصعودها لثورة ذات بعد تقدمى ، ثورة ١٩٥٢ التى قادها عبد الناصر •

درس محمد مندور في كليتي الحقوق والآداب بتوجيه من طه حسين ثم سافر في بعثة الى فرنسا في الثلاثينات، وظل يدرس هناك مدة تسع سنوات ، حصل فيها على ليسانس في الآداب ودبلوم في علم الاقتصاد السياسي ، ودبلوم في علم الأصــوات ، كذلك درس التراث اليونائي والحضارة اليونائية ، وعاد الى القاهرة ليقدم وسالته الرائدة في الدكتوراه عن ( النقد المنهجي عند العرب ) •

تأثر مندور بالثقافة الفرنسية واليونانية ، ونهل بعمق من منابعها ، وتوقف عند دراسة نقاد عظام مثل (سانت بيف) و ( تين ) و ( برونتير )

و ( لانسون ) وبفلسفة ( د. بوانكاریه ) ، كذلك درس التراث الیونانی و تعمق فی الأساطیر والدراما الاغریقیة عند اسخیلوس وسوفوكلیس ویوربیدی وارسیتوفان وأیضا الملاحم الیونانیة ، الالیادة والأودیست لهومیروس ، ودرس تفسیراتها المعاصرة ، وألم بالمسرح الكلاسیكی الفرنسی عند كورنی وراسین ، ویومارشیه ومولیر ، اضافة الى كل ذلك فمندور تكون أساسا وواصل التكوین بعد أن عاد من أوروبا بأسس وأمهات تكون أساسا وواصل التكوین بعد أن عاد من أوروبا بأسس وأمهات الموسوعة العربیة فی الأدب ونقده وفنونه ، كالأغانی والأمالی ، والعقد الفرید ، ونهایة الارب ودرس عبد القاهر الجرجانی وابن قتیبة ، والجمحی والجاحظ وقدامة بن جعفر والمبرد ، وأبا هلال العسكری وغیرهم ،

كان مندور مرشحا لاحداث ثورة في النقد العربي فضلا عن حسه السياسي الناضع والواعي بتطورات الأحداث العالمية والعربية والمحرية لدرجة أن هناك جانبا مهما من حياته ونشاطه لم يدرس دراسة كافية مثل استقالته من الجامعة قبل ثورة ٢٣ يوليو ١٩٥٢ وتفرغه للصحافة الحزبية والعمل السياسي في صفوف طليعة الوفد حزب الأغلبية ، حتى وصل الى نائب في البرلمان ، وهناك كتاب صدر عقب وفاته بعنوان ( كتابات لم تنشر ) ضم مقالات وطنية وسياسية وثقافية ساخنة تدل على وعي وطني اجتماعي متقدم ٠

ويتفق معظم الدارسين لمنهج محمد مندور النقدى على تسميته ( بالمنهج الذوقى الانطباعي ) برغم أنه قد يجنح أحيانا الى الجانب الدراسي التحليلي أو التقييم الأيديولوجي الاجتماعي ، وهو في هذا يختلف عن ( طه حسين ) الذي يغلب على منهجه الطابع التحليلي العقلاني ، ولعل هذا يعود الى موقف كل منهما من العلم بشكل خاص ، لقد كان فكر طه حسين يرتكز على مفاهيم الحتمية التاريخية الطبيعية وعلى العقلانية الديكارتية من الناحية الاجرانية ويجنح نحو علمنة الدراسات الأدبية عموما ( كما يقول محمود أمين العالم ) •

أما محمد مندور فكان يقف موقفا مواضعاتيا من العلم متأثرا في ذلك بفلسفة ( د م بوانكاريه ) خصوصا بكتابه ( قيمة العلم ) ، وكان يرى أن العلم لا يقوم على أساس موضوعي وانما على مواصفات نسبية ، ولهذا فلا سبيل الى معرفة الحقيقة علميا ، وهذا ما أشار اليه أيضا محمود أمين العالم .

ويمكن رصد رحلة محمد مندور في البحث عن منهج نقدى في مراحل ثلاث ٠

أولا: مرحلة المنهج التاريخي الأسلوبي: وقد تأثر فيها بمباديء مدرسة ( لأنسون ) التي تقوم على المنهج التاريخي أي متابعة مختلف

النصوص الأدبية في تسلسلها التاريخي لمعرفة حصائصها الذاتية والقيام بالدراسات المقارنة بين أساليبها المختلفة ، وثمرة هذا المنهج كتابه (النقد المنهجي عند العرب) .

ويؤكد محمد مندور ان الذوق ينبغى أن يكون المرجع النهائى فى الحكم النقدى كما يؤكد على ضرورة النظر فى المراحل المختلفة للنقد وأساليب التعبير الأدبى لضمان سيلامة الحكم النقدى ، وهو يعرف النقد عموما بانه دراسة النصوص والتمييز بين الأساليب المختلفة .

ثانيا: مرحلة المنهج الذوقى التأثرى: ويطلق عليها نظرية (الشعر المهموس) ولقد عرض هذه الرؤية فى كتابه (الميزان الجسيد)، وهى توفض كلا من الكلاسيكية والرومانسية وتتخذ طريقا وسطيا يحاول من خلالها أن يجعل الذات والموضوع وحدة واحدة ، كذلك الوجدان والعقل فيما يسمى عدة أدوات منها الهمس والايحاء والاقتصاد فى اختيار الكلمات وتجسيد المشاعر والصور والأخيلة ولقد خدمت هذه الرؤية النقدية مدرسة أبوللو فى الشعر غير انهم غالوا فى الفردية والوجدانية .

ثاثثا: مرحلة النقد الأيديولوجي: ومع تطور الحركة الوطنية وظهور طبقات جديدة بدأت تلعب دورا بارزا في قلب جدل العملية الاجتماعية كالعمال والفلاحين ، تجاوز مندور الرؤية الفردية والوسطية في الشعر المهموس وتوصل الى ما أسماه ( النقد الأيديولوجي ) وقد عرضه في عدة كتب أبرزها ( المذاهب الأدبية والفنية ) و ( قضايا جديدة في الأدب الحديث ) ، وقد خاض معارك حافلة ضد أنصار الفن للفن ودعا الى أدب واقعى من أجل الحياة يصور البسطاء والمطحونين أقرب الى الموضوعية ،

غير أنه كان في حدود التسجيلية دون الوصول الى مستوى جدلى في تصوير الواقع بشموله وترابطه وتناقضاته وتحولاته وتصوير النموذج الفنى بتعدد جوانبه وتمثيله للعصر •

کان محمد مندور بحق الحلقة الوسطى بین النقد الاجتماعی والتاریخی والنقد الواقعی الجدلی ، اضافة الی هدف الدور فی تأسیس منهج علمی المنقد ، فقد ترجم باتقان بعضا من الأعمال الأدبیة والنقدیة أهمها روایة ( مدام بوفاری ) لغوستاف فلوبیر و ( نزوات مربان ) لألفرید دی موسیه و کتاب ( دفاع عن الأدب ) لجورج دیهامیل الی جانب عدة مسرحیات ) .

ويبقى دور محمد مندور كأبرز نقاد المسرح تعريفا بنظرية الدراما وأصول واتجاهات المسرح ، كذلك تابع المسرح فى ازدهاره فى الستينات وكتب عن نعمان عاشور وسعام الدين وهبة والفريد فرج ويوسف ادريس ولطفى الخولى ومحمود دياب ومنخائيل رومان ورشاد رشدى ٠٠ الخ٠

كما قام بالتدريس في معهد الفنون المسرحية منذ نشأته وتجلى حصاد جهده التعليمي في ظهور عدد كبير من نقاد فناني المسرح الذين ما زالوا يلعبون دورا بارزا في حياتنا المسرحية والفنية والأدبية والصحفية .

ولا ينتهى الحديث عن محمد مندور دون تسجيل مدى صدق رؤيته السياسية ، وقت تفرغه للعمل الصحفى والسياسي في أواخر الأربعينات ، حيث ناضل ضد حكومات الأقلية والانقلابات على الدستور ، ودافع عن قضية الحرية والديمقراطية والاستغلال ، وتعرض للسجن في عهد اسماعيل صدقى باشا في الاعتقالات الشهيرة التي جرت عام ١٩٤٦ حيث اعتقل مع عدد من المثقفين الديمقراطيين والشيوعين •

واذا عدنا الى مقالاته السياسية فى هذه الفترة سنجد فى معظمها مطالب حققتها ثورة ١٩٥٢ كالدعوة لتأميم شركة قناة السويس والحياد الايجابى وضرورة تدخل الدولة فى الاقتصاد والدعوة للعدالة الاجتماعية ، ورفض الليبرالية الغربية والمطالبة بديمقراطية اجتماعية والتحذير من العدو الاسرائيلي •

لقد كان محمد مندور نموذجا للمثقف المرتبط بقضايا وهموم شعبه وكان من أبرز مؤسسى الثقافة الوطنية الديمقراطية ، لذلك سيطل يعيش في وجداننا رمزا للعقل والتنوير والتقدم •

## القصسل الرابسع

# تجدید ذکری د • عبد المحسن طه بدر شرف النقسید

★ كان رحيل الأستاذ البارز والناقد د٠ عبد المحسن طه بدر خسارة للفكر النقدى ومجال الدراسة الأدبية المعاصرة ، فقد فقدناه وهو في أزهى وأنضج مراحل عمره وعطائه ٠

لقد كان باعتراف الجميع أخلص الأساتذة لقداسة دور الجامعة وحافظ طوال حياته على التقاليد العلمية والأخلاقية التى أرساها لطفى السيد وطه حسين وأحمد أمين ٠٠٠وكان أيضا من الذين ربطوا الأستاذية بالمواطنة والدفاع عن حقوق الجماهير خارج أسوار الجامعة ، لذلك كان دائما على رأس الحركات الطلابية فى ثوراتها ضد بداية الثورة المضادة على خط عبد الناصر وثورته الوطنية التحريرية ، ودفع الثمن فى شجاعة من حريته ووضعه الجامعى ٠

★ ويجب ألا ننسى هنا وقفته الصلبة فى الدفاع عن كرامة وهيبة الجامعة ضد محاولة السيدة/ جيهان السادات فرض نفسها على هيئة التدريس فى قسم اللغة العربية والتلاعب باستخدام نفوذها للحصول على الماجستير ، لقد قاوم د عبد المحسن طه بدر وبعض من الأساتذة هذا العبث وتم نقلهم بعيدا عن الجامعة الى أعمال أخرى بقرار من السادات والعبث وتم نقلهم بعيدا عن الجامعة الى أعمال أخرى بقرار من السادات و

★ هذه بعض مواقف الأستاذ الجامعى والناقد المصرى الراحل ، وهي تتسق مع منهجه النقدى ودراساته العلمية التي رغم ندرتها تشكل مساهمة علمية واغية في ميدان النقد الأدبى والدراسة الأدبية خاصة في مجال شكل الرواية المصرية والعربية الحديثة ،

★ ولعل أبرز مساهمات المرحوم د٠ عبد المحسن طه بدر هي أربعة
 كتب في النقد والرواية والتأريخ لها ، وهي على التوالى :

ـــ تطور الرواية العربية الحديثة في مصر ( ١٨٧٠ ــ ١٩٣٨ ) ٠

- --- الرواية والأداة ٠٠٠ نجيب محفوظ ٠
  - -- الروائي والأرض ٠
- -- الأديب والواقع ٠٠٠ مجموعة دراسات نقدية في الشعر والرواية ٠

★ وقبل أن نعرض لدراساته الأدبية والنقدية نتعرض باجمال الى السمات الرئيسية بمنهجه النقدى الذى اتخذه وطبقه فى دراساته وهو فى أبسط تعبير منهج تاريخى اجتماعى تحليلي ـ حيث يدرس النص الأدبى فى ارتباطه بالمرحلة التاريخية والظروف الاجتماعية والسياسية ، كما أنه يفهم النشاط الأدبى الابداعى كجزء من النشاط الانسانى ، غير أنه له خصائصه الذاتية وبنيته التشكيلية والتعبرية ٠

كما أنه ليس انعكاسا آليا لحركة المجتمع بل هو خلاصة وتقطير للعالم المعيش ، له قوانينه الخاصة في التطور وآلياته الفنية واللغوية ، والأسلوبية • ورغم أنه يتأثر بمعطيات الواقع وتناقضاته الا أنه يعود ويؤثر ويقود ضمير الواقع الانساني الى الأرقى والأكثر حرية وتقدما ، وهذا المنهج النقدى تطوير واثراء لمنهج النقد التاريخي عند طه حسين والمنهج الاجتماعي التأثري الواقعي عند لويس عوض ومحمد مندور ويقترب الى حد ما من المنهج المادي الجدلي •

### تطور الرواية العربية الحديثة في مصر ( ۱۸۷۰ – ۱۹۳۸ )

تعتبر هذه الدراسة من أوائل المراجع العلمية النقدية الموثقة عن تاريخ وتطور الرواية العربية الحديثة في مصر من ١٨٧٠ ـ ١٩٣٨ فبرغم أهمية وبروز شكل الرواية العربية الحديثة فثمة ندرة في المراجع النقدية التي تدرس تاريخها وتياراتها وأعلامها ومدارسها في المكتبة العربية بخلاف الشعر ، لقد كانت هذه الدراسة ضرورية وهي في الأصل الرسالة التي نال بها الناقد درجة الدكتوراة ، وأهم نتسائح هذا البحث تتمشل في ظاهرتين هما :

ان تطور الرواية العربية في مصر تأثر الى حد كبير بمحاولات اكتشاف المصريين لشخصيتهم ومقومات حياتهم الفكرية والأدبية ، وترددهم في هذه المحاولات بين التأثر بالتراث العربي القديم وبين التأثر بالحضارة الغربية المتفوقة ، وقد

تركت محاولة بعث التراث العربي القديم أثرها الواضح على الشعر باعتباره أكثر الفنون الأدبية عراقة ولكنها لم تترك أثرا ملموسا في فن الرواية ، وذلك لان هذا الفن لم يثبت وجوده بقوة في أدبنا الرسمي في الماضي ، وما لبثت فكرة القومية المصرية أن وبطت بين المفكرين والأدباء المصريين وبين الواقع ودفعتهم الى التأثر بالثقافة والأدب الغربيين مما ساعد على ظهور الرواية الفنية التي ترتبط بالواقع من ناحية وتتأثر بالروايات الأوروبية الجادة من ناحية أخرى والروايات الأوروبية الجادة من ناحية أخرى

ان تغییر الروایة لم یکن مجسرد تغیر سطحی ظاهری ولکنه انعكس على خصائصها ومقوماتها الفنياة فكانت الرواية التعليمية في بدايتها أقرب في جوهرها الى القالة ، التي تتناول موضوعا علميا ، ثم تحولت لتصبح مجموعة من الصور الاجتماعية وهي لا تعبر عن احساس الأديب بواقعه ولكنها تنقل الينا أفكاره وآراءه • ولقد قام المؤلف بتحليل أبرز الروايات الفنية الأولى ( زينب ) لمحمد حسين هيكل و ( ابراهيم الكاتب ) للمازني و ( الأيام ) لطه حسين و ( عودة الروح ) و ( عصفور من الشرق ) لتوفيق الحكيم و ( جواء بلا آدم ) لمحمود طاهر لاشين و (سارة ) للعقاد ٠ هو في تحليله يقدم الأساس النقدى لدراسة فنية الرواية المصرية ومدى تأثرها بالرواية الأوروبية في البناء الفني ، غير انها تطرح هموما وطنيـــة . وقومية عن بعث الشخصية المصرية اثر ثورة ١٩١٩ ، وتتوقف هذه الدراسة عند عام ١٩٣٨ ولكنها تفتح الطريق لرصد التحولات التي حدثت في الرواية المصرية والعربية بعد ذلك ، وعند أبرز مؤسسيها \_ نجيب محفوظ ٠

### \* الرؤية والأداء ٠٠ نجيب محفوظ:

ويهدف هذا الكتاب الى رصد تطور الرواية العربية الحديثة فى مصر بعد الفترة التى توقف عندها الناقد فى كتابه السابق ، حيث أدرك أن دراسة تطور الرواية فى فترة ما بعد الحرب العالمية الثانية تتطلب لتنوع الانتاج وغزارته للمجموعة من الدراسات النقدية التمهيدية التى تختبر بعض حلقات هذا التطور وتستكشفها قبل أن يتمكن الباحث من التحديد العلمى الدقيق للمسار العام لهذا التطور ٠٠٠٠ ومن بين كتاب الرواية المبدعين أدرك الباحث ان انتاج نجيب محفوظ يعد خير مجال لتحقيق هدفى الدراسة معا ، وقد طرح الباحث على نفسه مجموعة من التساؤلات لعله بستطيع أن يجيب غليها أو على بعضها فى دراسته ، ومن أهمها : هل لنجيب محفوظ رؤية متكاملة للحياة والانسان ؟ أم أنه يصدر فى انتاجه لنجيب محفوظ رؤية متكاملة للحياة والانسان ؟ أم أنه يصدر فى انتاجه

الأدبى عن مواقف من الكون والحياة قد تنفصل انفصالا كاملا أو تتضارب من رواية الى أخرى ؟ واذا كان لنجيب محفوظ مثل هذه الرؤية فهل هى أصيلة أو سطحية وتقليدية ؟ وما هى العناصر الثابتة والمتغيرة فى هذه الرؤية وهل تغطى كل أعماله الأدبية من بدايتها الى ثهايتها ؟ أم ان الكاتب مر بفترة كان يظن فيها أن للأدب وظيفة أخرى غير التعبير عن رؤية صاحبه للكون والحياة ؟ وأخيرا ما أثر الثابت والمتغير فى رؤية نجيب محفوظ على بناء روايته وتطور أدوات تعبيره ؟ غير أنه وبعد جمع مادة البحث تبين للباحث استحالة القيام بمثل هذا العمل بصورة علمية دقيقة الا اذا قسم العمل عدة أجزاء ٠٠٠٠ وقد تناول فى الجزء الأول محاولة رصد الثابت والمتغير فى رؤية نجيب محفوظ ، ثم تناول بواكير انتاجه حتى نضجه الفنى والمتغير فى رؤية نجيب محفوظ ، ثم تناول بواكير انتاجه حتى نضجه الفنى الذي تعبر عنه رواية (بداية ونهاية) وحتى تستكمل الدراسة كل الأدوات العلمية اللازمة لها كان ضروريا أن يراجع بدقة بواكير الانتاج الأولى للكاتب فى الفترة التى كان فيها موزعا بين متابعة دراسته الفلسفية وبين الابداع فى المدرة قلي مدا الكراب منابعة دراسته الفلسفية وبين الابداع الأدبى خصوصا ان هذا الانتاج ما زال منطقة شبه سرية فى عمل الكاتب

## 🖈 الروائي والأرض:

وهى دراسة رائدة عن علاقة الروائي بالأرض وهموم القرية المسرية الروحية ، وتدرس وتحلل وتقيم أبرز الروايات والأجيال الروائية في علاقتهم بالأرض والريف وتصوير حياة وبيئة ونضال وتقاليد الفلاحين سر التكوين المصرى ، حيث تناول فيها أبرز الروايات التي صورت الأرض والفلاح وهي الأرض لعبد الرحمن الشرقاوي ، والحرام ليوسف ادريس وأيام الانسان لعبد الحكيم قاسم ،

# \* الأديب وعلاقته بالواقع:

وهى عدة دراسات تطبيقية فى الشعر والرواية تلتزم بمنهج الكاتب فهو من النقاد الذين يعتقدون ان رؤية الأديب للحياة والانسان عامل مؤثر لا فى اختيار الأديب لموضوع العمل الأدبى ومضمونه فحسب ولكنها تشكل أيضا عاملا حاسما فى تحديد وفرض أدوات التعبير التى يعبر فيها الأديب عن مضمون عمله الأدبى •

★★ بما تقـــدم نكون قد حاولنــا عــرض أبرز مساهمات د٠ عبد المحسن طه بدر في الدراسة النقدية وخصوصا في مجال التاريخ والتحليل لفن الرواية المصرية ٠٠ ويبقى جهده الجامعى ، فقــد كان من الأساتذة الذين يعكفون على رسالة التعليم الجامعي ، والاشراف على الرسائل ولم يبدد طاقاته في السعى الى الكتابة في المجلات والدوريات العربية رغم اغراءات ذلك ٠

## الفصل الغامس

# ۱ ـ یعیی حقی ناقدا۲ ـ یعیی حقی یکنس دکانه

ب بجانب الانجاز الهام والباهر والرائد الذى حققه \_ يحيى حقى \_ فى ابداع القصة القصيرة والرواية القصيرة ، وتقنين شكلها ومعمارها الفنى واعطائها مذاقا مصريا دافئا فى مضامينها وخطابها المصرى الانسانى ٠٠ فقد كان ليحيى حقى مساهمات نقدية جديرة بالدراسة والتأمل وبحث سماتها النظرية والتطبيقية فيحيى حقى كاتب يتمتع بثقافة شمولية فى فنون الأدب والفن التشكيلي والموسيقى والمسرح والسينما ٠٠ أهلته ليقدم نوعا من النقد الجمالي الذوقى التأثرى الذى يجدد مفاهيمنا ورؤيتنا لمعنى الفن والأدب وعلاقتهما بالواقع ٠٠٠

ولا المناه ومنهجه النقدى فيقول في مقدمة كتابه «خطوات في النقد»:

« لا أنكر النبي لم أخرج عن دائرة النقد التأثرى ٠٠ فليس في كلامي ذكر للمذاهب، ولعل السبب النبي لم ألتحق بكلية آداب في احدى الجامعات٠٠ لأدرس النقد دراسة منهجية تاريخية ، غير أنه لا يقف عند حدود التذوق التأثرى بل يهتم بالدلالة الاجتماعية فيقول في كتابه (عطر الأحباب): التأثرى بل يهتم بالدلالة الاجتماعية فيقول في كتابه (عطر الأحباب): الانتفاع بثمرتين غير مألوفتين تجد فيهما نفسي راحتها ومتعتها وغذائها الانتفاع بثمرتين غير مألوفتين تجد فيهما نفسي راحتها ومتعتها وغذائها المفضل: الأولى هي الدلالة على مزاج المؤلف» ويقول: «من أجل هذا أحب متى فرغت من تقييم الأثر الأدبي طبقا لقواعد النقد المتعارف عليها اليوم أن أتجاوز قيمته الجمالية أو الفنية الحرفية الى دلالته الاجتماعية ٠٠٠ أحب أن أتجاوزها أيضا الى تأمل وجه المؤلف الذي لا أجده في الفنون أحب أن أتصل به وجدانيا و أن أطل من خلال الكتاب على أسرار قلبه وجمجمته وأتعرف طبعه ومزاجه واعتداله وانحرافه ، وقصده وحيلته » و

★ ولا يخرج هذا النوع من النقد عن مذهب النقد الانطباعي التأثرى الجمالي المعروف سلفا وهو من نوع النقد أقرب لمزاج المبدعين ٠٠ غير أن يحيى حقى ـ يكسبه بخبراته الابداعية وذوقه الرفيع بعضا من التأملات والنزعات الخصوصية التي تعكس موقفه كمبدع من وظيفة وجدوى النقد ٠

★ يقول \_ يحيى حقى \_ فى ( عطر الأحباب ) : « أما نفع مثل هذا النقد فانى من المؤمنين أن معرفة النفس تدعيم لا زلزال فأحسب أنه ينفع المؤلف لأنه يعينه على ادراك تكوينه الفنى كما تنعكس صورته من خلال كتابه عند الباحث عن هذا التكوين ، وحتى لو بقيت لدى شبهة بأن مثل هذا النقد قد يضر المؤلف لأنه يعينه على ادراكه للعقد النفسية سيكون قاضيا عليها شافيا له منها ، قاضيا بالتالى على حفزها له على الانتاج فى المنهج الذى أتيح ويسر له وجاء موافقا لطبعه حتى لو صدق هذا فانى برىء المنهج الذى أتيح ويسر له وجاء موافقا لطبعه حتى لو صدق هذا فانى برىء واذا قرأه لا يتأثر به ، وحتى لو قرأ وتأثر لا يمتنع عليه أن يقيم توازنا و الديدا » .

بح والعبارات الأخيرة تكشف عن تعقد وتناقضات نظرة \_ يحيى حقى \_ لعملية وجدوى النقد الأدبى والفنى ، فهو يتعالى عليه ويشجب أثره وفائدته للمبدع ، ولعل هذا الموقف سيكشف عن مدى الأحكام النسبية والذاتية التى خضعت لها تقييمات \_ يحيى حقى \_ للأعمال الأدبية التى اختارها وتعرض لدراستها ونقدها ، وهذا مما سنكشف عنه فى تتبع المجانب التطبيقى من نقد \_ يحيى حقى \_ • •

﴿ أَمَا القَضْيَةُ النَّقَدَيَةُ الْأُسلُوبِيَةُ التَّى اعْتَنَقَهَا وَدَعَا لَهَا بِالْحَاحِ وَوَعَى - يحيى حقى - ٠٠ فهى تبشيره بحاجتنا الى أسلوب جديد وقد تبلورت في محاضرته التي ألقاها في جامعة دمشق في عام ١٩٥٩ ٠

الله يقول: « القضية التي أريد أن أعرضها عليكم هي أننا فيما أعتقد لن نصل الى انتاج أدب نجد فيه نحن أنفسنا أولا مقنعا لنا ثم يصلح ثانيا للترجمة والنقل الى الثقافة الدولية إلا اذا تخلصنا مما أحس به في أساليبنا من عيبين كبيرين: الميوعة والسطحية ، لنعتنق بدلا منهما التحديد أو الحتمية والعمق أما اشتراط صفة الصدق لهذا الأدب فأمر مسلم به » . ويستعرض \_ يحيى حقى \_ أمراض السجع والأسلوب الزخر في والمحسنات والمترادفات التي تميع المعنى وتعمل على ترهل الفكر وسذاجته ليقول: « والخلاصية أنه بالرغم من أننا نصرف كل حياتنا في صراع دائم مع الدلالات ويندر أن يسيطر انسان على دلالات كل ألفاظ اللغة \_ بل يكاد يكون هذا مستحيلا \_ أنادي بضرورة السيطرة على الألفاظ وتحديدها ، يكون هذا التحديد وهذه الحتمية والعوامل الأخرى التي ذكرتها تصل

الى العمق ، ان تحديد اللفظ هو بذاته تحديد لطرائق التفكير فأن الانسان يفكر بواسطة الألفاظ ، بدليل اهتزاز حبال الصوت عند التفكير ، وهي حلقة مفرغة ، كلما نحدد الفكر يفضل تحديد اللفظ ، نحدد اللفظ بفضل تحديد الفكر » •

★ ولا جدال أن تحديد وعلمية الأسلوب ، تساعد على انشاء بناء سردى في القصة والرواية غير أنها جانب اجرائي وعنصر واحد من تكوين أسلوبي يدخل في جملة من العناصر لم يتوقف عندها .. يحيى حقى .. كالتحليل النفسي والزمنية في العمل القصصي ووحدة الموضوع والتركيز الدرامي ورسم الأبعاد الخارجية والداخلية للشخصية ، وتحديد الضمير المراوى ووراء كل ذلك وجهة النظر الفلسفية والفكرية لتراجيديا وملهاة الحياة البشرية والموقف السياسي للكاتب ٠

🖈 ورغم ذلك ــ فيحيى حقى ــ يقترب نوعا من اهتمامات أدركها كبار نقاد الأدب ٠٠ ولعلنا نتوقف هنا عند ما قاله الناقد الروسي ( ميخائيل بختين ) في كتابه ( الكلمة في الرواية ) •

★ يقول ( بختين ): لقد أضفت الاتجاهات المختلفة في فلسفة اللغة والألسنية والأسلوبية في الحقب المختلفة ، ( وباتصال وثيق مع الأساليب الشعرية والأيديولوجية المختلفة المسخصة لهذه الحقب ) ظلالا وفروقا مختلفة على مفاهيم « نظام اللغة » و ( القول المونولوجي ) و ( الفرد المتكلم ) الا أن مضمونها الأساسي ظل ثابتا ، وقد تحدد هـذا المضمون الأساسي بالمصائر الاجتماعية التاريخية المحددة للغات الأوروبية وبمصائر الكلمة الأيديولوجية وبالمهام التاريخية الخاصة التي تعي على الكلمة الأيديولوجية التي تحلها في دوائر اجتماعية معينة وفي مراحل معينة من تطورها » ٠ .

🖈 غير أن \_ يحيى حقى \_ توقف عند الجانب البلاغي ولم يصل الى ظلال الأسلوب ودلالته الأيديولوجية والطبقية في جدل العملية الاجتماعية ٠

لم ثانيا: الجانب التطبيقي للنقد عند \_ يجيى حقى -:

- ١ \_ خطوات في النقد ٠
- ٢ ـ فجر القصة المصرية ٠
  - ٣ \_ عطر الأحباب ٠
  - ٤ \_ أنشودة البساطة
- ه ... هذا الشعر · ٣ ... عشق الكلمة ·
  - ٧ ــ هموم ثقافية ٠

🖈 في كتاب \_ فجر القصة المصرية \_ أدخ \_ يحيى حقى \_ من وجهة نظره لنشأة القصة القصيرة المصرية في أوائل هذا القرن ٠٠ وعرض للارهاصات الأولى لها في شكل اللوحات والصور الفلمية وتوقف كثيرا عند المدرسة الحديثة ومجلتها الفجر التي أسسها \_ أحمد خيرى سعيد عقب ثورة ١٩١٩ وهي التي مصرت القصة القصيرة وكان أعلامها محمد تيمور وعيسى وشحاتة عبيد ، وطاهر لاشين وحسين فوزى وحسن محمود ويحيى حقى ، وحسم المؤلف الحلاف النقدى والتاريخي حول نشأة القصة المصرية فقال انها نشأة متأثرة بالأدب الغربي والقصة الأوروبية ، ويتوقف عند ( زينب ) لهيكل في ١٩١٤ كبداية للرواية وعند توفيق الحكيم ٠٠ يتوقف يحيى حقى فيرى أن مرحلة تأثر القصة المصرية بالغرب انتهت بظهور توفيق الحكيم ٠٠ فلقد أصبح مفهوما بفضله أن الأدب ليس هواية بل تخصصا علميا يحتاج بجانب الموهبة الى دراسة منهجية وأنه هم الكاتب ، لا هم له سواه ، وكانت القصص الأولى لتوفيق الحكيم مؤذنة بانتهاء عهد الهواية والاقتباس والشكوك وابتداء عهد ارتفاع القصة من مجال الوجدان وحده الى مجال الوجدان والفكر معا ، ومن السطحية الى العمق ومن الرجل الى الانسان ومن الوطن الى العالم وتحول الأسلوب من

الشكل الى الجوهر وجماله مستمد من نصاعة الفكرة وحدها ٠

★ ولكن الغريب أن \_ يحيى حقى \_ أهمل جهود المازنى فى تحولات القصة القصيرة المصرية وما أضافه من أسلوب سلس وتصوير حى متدفق للواقع المصرى والانسانى وحس السخرية والتشاؤم اللذين تميزت بهما محموعاته : خيوط العنكبوت وصندوق الدنيا ١٠٠ الغ ٠

للم ومن أكبر نقائض رؤية \_ يحيى حقى \_ رغم رؤيته العلمية لهذا التأريخ القصصى قوله: ( فلا أعرف في تاريخ مصر الحديث يوما يفوق في نحسه يوم أن ولى محمد على ظهره للأزهر ، وقد يقال يوما ولى الأزهر ظهره لمحمد على ، لا أحب أن أسأل هنا من منهما المسئول ، ولكن كان من جرائر هذه القطيعة أن العلم القادم من أوروبا لم يدخل ٠٠ كما كان ينبغى ضمن الأزهر وينبت فيه ، ويتأقلم ويتطور منه وينتفع بهذه الأدمغة الجبارة التي يجود بها صعيد مصر ، اذا لأصبح تيار الثقافة واحدا لا اثنين وهذا الموقف يغفل مدى الاسهام الذي أحدثه التعرف على واحدا لا اثنين وهذا الموقف يغفل مدى الاسهام الذي أحدثه التعرف على فكر وعلم وثقافة أوروبا من تطوير أدبنا الحديث والتعرف على الأشكال الأدبية الحديثة في وقت كانت الثقافة الأزهرية تعانى من الجمود والشكلية والاستغراق في المتون والحواشي ٠٠٠ والكتب الصفراء ٠

﴿ وسوف نتوقف عند أهم القضايا النقدية التي عالجها \_ يحيى حقى ... فنجد في كتابه (عطر الأحباب) دراسة طويلة ملتوية مكتوبة بدهاء عن نجيب محفوظ بعنوان (الاستاتيكية والديناميكية في أدب

نجيب محفوظ في كل من زقاق المدق ، وحان الخليلي وثلاثية بين القصرين نجيب محفوظ في كل من زقاق المدق ، وحان الخليلي وثلاثية بين القصرين بأنها تخضع للنمط الاستانيكي ٠٠ فهنا البناء متماسك أسسه غائرة في الأرض مستندة الى علم وفهم ودراسة عناوين القصص كلها أسماء لأماكن هي خريطة القاهرة ، والرواية منقسمة الى فصول هي الأخرى متساوية الحجم ٠٠ والزمن نتيجة حائط وهناك خط أفقى ٠٠٠ وهو يرد هذا البناء الى أن مزاج الكاتب ينحو من خوض المعارك عدته التأمل بلا انفعال أو ثورة فهو يضع حجرا على حجر بصبر ٠ كأنه مهندس معمارى ٠

الملحمي والروية الفكرية لتداخل وتوازى مصائر الشخصيات مع الأحداث التاريخية التي التقطها بواقعية نقدية نجيب محفوظ في تصوير جزئيات وصور حياة القاهرة في نصف قرن مقدما بحثا بالصورة والرمز لجدل الصراعات الطبقية من وجهة نظر التأريخ لأسرة تاجر من الطبقة المتوسيطة الصغيرة عبر أجيالها ٠٠ ولم يدرك دلالة معنى الزمن وفلسفة نجيب محفوظ عن ملهاة وتراجيديا الحياة المصرية من الموت والميلاد واغراءات الفتنية والمجنس والعقل والجنون وكل ذلك في رصيمه التحولات السياسية ٠٠ بدلا من كل هذا الثراء الانساني والفني أغفل يحيى الجدلى عند نجيب محفوظ وأطلق عليه ما يسمى بالاستاتيكية مغفلا الدرامية والتدفق والنهرية المنسابة في العمل الروائي ٠٠

★ في حين اعتبر رواية (اللص والكلاب) نموذجا للنمط الديناميكي التي تعكس وهج معركة ٠٠٠ فهي في اعتقاده عمل وليد خوض معركة ومعاناة نفسية ومشاركة في الأحداث ٠٠ ومرة أخرى يستغرق بيحيي حقى في أقانيم الشكل المركز وخلط الأزمنة والاقتصاد في اللغة والتجرد من التفصيلات الثانوية مغفلا الدلالة الفكرية والاجتماعية لنقد نجيب محفوظ لانحرافات ثورة يوليو وتركيزه على خيانة المبادىء والتقاطه نموذج حادثة السفاح لكي يحذر من الطريق القومي التي بدأت تسلكه البيروقراطية والانتهازية والمنتفعون بالثورة على حساب الشعب ، غير أنه أدرك التوازي والتقابل بين نموذج المتصوف والابتهال العيني عند الشيخ المصور ونور ( الموميس ) الفاضيلة ٠٠ فقد أدرك يحيى حقى اضطراب ( سعيد مهران ) بين قطبين ثابتين ٠٠ شيخ ثباته ناجم عن تصوفه وفتاة موميس ثباتها ناجم من البذل بالتضحية والوفاء بالحب والحنيان ٠٠٠٠٠

ان معنوط مجدد الشكل وهو في كلا النمطين والنهجين الروائيين

يحتفظ برؤيته الواقعية التي تلتقط الجوهري من السطحي والشمولي من الجزئي لأنه كاتب ذو رؤية واقعية ملحمية ٠

★ والقضية الأخرى التي نتوقف عندها هو نقد (يحيى حقى).
 لأهل الكهف لتوفيق الحكيم ٠٠ في دراسة نشرت بمجلة الحديث ٠٠ حلب عام ١٩٣٤ وجمعت في كتابه (خطوات في النقد) ٠٠

★ ويأخذ \_ يحيى حقى \_ على توفيق الحكيم نزعة التصوف . ويقول: « هل لنزعات التصوف محل في مصر . • انها في ميدان قتال مادى يستلزم منها أقصى الجهاد وسلاحها فيه اعتداد بالنفس والتسامى بها والشعور بقيمة هذا الشعب المطلوم المردوم في الطين ، قد يكون التصوف مفهوما في انجلترا وفرنسا \_ فمن ورائه جيوش وأساطيل تحمى الكرامة ولكنه غير مفهوم في مصر وهي على ما هي من ضعف \_ فقصة (أهل الكهف) خطرة على شبابنا لأنها تزيح أبصارهم عن هذه الحقائق » ويهاجم أيضا رواية (عودة الروح) فيقول: (ثم في القصة عيبان جوهريان لا أدرى كيف غفل عنهما الأستاذ ، في الخاتمة يريد أن يجمع بين الروح والجسد ، بين المعني والرمز ، بين السر والتفسير ويريد أن يحمد يلمسنا جسد مصر تتمشى فيه الحياة من جديد أو على الأقل يرف من فوقه أمل الحكيم »

★ ان ما يحيى حقى ما فى نقده الأهل الكهف أغفل أنها أول نص مسرحى مكتوب وقابل للقراءة فى أدب المسرح العربى وأنها تقوم على رؤية المعنى الصراع الدرامى فى مصر وهو الصراع مع الزمن بعكس صراع التراجيديا الاغريقية مع القدر ثم انها مشاركة ووعى لتوفيق الحكيم لقضية مطروحة فى عصره وهى الصراع بين القديم والحديث ولقد انتصر توفيق الحكيم للحديث فألزم أهل الكهف العدودة الى الكهف الأنهم العصلون للحياة فى عصر آخر أحدث منهم منهم مصلحون للحياة فى عصر آخر أحدث منهم منهم مسلحون للحياة فى عصر آخر أحدث منهم منهم مسلحون للحياة فى عصر آخر أحدث منهم منها

★ أما (عودة الروح) وبعكس ما رأى ـ يحيى حقى ـ فهى فى اعتقادى بداية الرواية المصرية الحديثة التى لمست حقيقة جوهر الشخصية المصرية ، ان بعث مصر وثورة ١٩ ورموزها للمعبود سعد زغلول هو بعث لأسطورة أوزوريس وما فيها من توافق بين حياة أسرة مصرية فى سعبى وبين الأسطورة ، وحب الجميع لسنية رمز مصر بداية لقيام رواية مصرية تعتمد أساطير الشعب المصرى وتغنى أنشودة مصر التى ترفض الاستسلام وتهب وتبعث وتتجدد رغم كل المحن وهذا هو قدر مصر وسر حيويتها التى لمسها الحكيم .

♦ اننا نلاحظ نوعا من صراع الموهبة بين رؤى يحيى حقى لكل من نجيب محفوظ وتوفيق الحكيم ٠٠ فثمة اسقاط لأحكام شخصية.

وتعسف في الأحكام يجافى حقيقة الاضافة التي جعلت من نجيب محفوظ. وتوفيق الحكيم يصلان للشعب المصرى ربما أكثر من يحيى حقى ·

﴿ أَمَا كَتَابِهِ ( هَــذَا الشَّعَرِ ) فَهُو كَتَابِ جَدِيرِ بِالاهتمام ، لأنه تعرض لدراسة رباعيات صلاح جاهين ، وأحمد شوقى ، واقبال ، وغالب شاعر الهند العظيم ·

★ ويرى الدكتور محمد مندور في كتابه (النقد والنقاد المعاصرون). ولع مد يحيى حقى معنى بتفاصيل التعبيرات الشعرية الجميلة عند شوقى يصرفه عن النظر في النواحي الدرامية ، عند نقده لمسرحية ( مصرع كليوباترة ) سنة ١٩٣٠ بل يوقعه في خطأ لا شك فيه عندما يزعم أن شوقى حقق في هذه المسرحية هدفه من الاشادة بالقومية المصرية فيقول: (لست أعرف غير هذه القضية كتابا أو قصيدا أو نشيدا وطنيا يسمو بالقومية المصرية ويزيل الشكوك التي تساور النفوس الضعيفة نحوها فيبعثها من جديد نفوسا مصرية تدين بحب مصر) ، فهذا رأى لا يمكن أن يستقر عليه ناقد نظر الى المسرحية ككل وحلل في نفسه الأثر العام الذي أحدثته فيها وهو أثر لا يوحي لنا من قريب أو من بعيد بأنه قد نجح في حملنا على العطف والتعاطف مع كليوباترة كملكة لمصر وأكبر الطن أنه لو عمد مديدي حقى مالى تحليل شخصية كليوباترة في هذه المسرحية بدلا من أن يقف عند شخصيات ثانوية كشخصية المضحك انثو والكاهن انوبيس لانتهي الى نفس إلرأى الذي نقول به ) .

♦ ورغم بصيرة \_ يحيى حقى \_ وطبعه النقدى الجمالي الا أنه أخفق. في اختيار بعض نماذج الأجيال الجديدة من الكتاب فتوقف بالدراسية والاحتفال بكتاب غير موهوبين ولم يقدموا عطاء مبتكرا بدليل توقفهم واختفائهم نذكر منهم محمد سالم ، حمدى أبو الشيخ ، يوسف عسكر نحاس ، والفقاعة القصصية اسماعيل ولى الدين وسمير ندا ٠٠ في حين أهمل الكتاب الموهوبين الذين أثبتوا تواجدا أو تحقيقا للقصة القصيرة الحديثة ومنهم محمد البساطى وابراهيم أصلان وجمال الغيطاني ومحمد مستجاب وأحمد الشيخ ٠

★ اننا نتساءل عن اهمال مديري حقى مد لهؤلاء الكتاب رغم معايشته لهم ونشره أعمالهم في مجلة المجلة ٠٠٠٠ أليس هذا دليلا على التواء مواقفه النقدية ، وعدم صدورها عن موقف موضوعي ٠٠ ثم أين يوسف ادريس وما أحدثه في القصة القصيرة المصرية من ثورة من نقد مديري حقى مديري حقى مديري عن ابداع يوسف ادريس ، وهذا يشكل علامة استفهام ٠

الله على حين يحتفل بكاتب ليس له ثقل قصصى كنعيم عطية ، ولعل ذلك ما جعل محمد مندور يقول عنه : « وعلى أية حال فأنا لا أستطيع أن أزعم أن \_ يحيى حقى \_ ناقد موضوعى أو أيديولوجى أو ناقد تطور من المنهج الجمالي الى غيره » ،

★ ويبقى من \_ يحيى حقى \_ أن نشير الاهتمامة بفنون التشكيل والعمارة والنحت والموسيقى والرقص الشعبى .

ان كتبه في ( محراب الفن ) ، و ( تعالى الى الكونسير ) ، و ( يا ليل يا عين ) تشهد للرجل بثقافة موسيقية وتشكيلية راقية ذات عمق وثراء ورؤية حضارية ، هي نتيجة معاناة وتأمل في هذه الفنون السمعية والبصرية .

للتصوير هو عشقه لكبار الملحنين والمصورين انه يرفض المدرسة التى للتصوير هو عشقه لكبار الملحنين والمصورين انه يرفض المدرسة التى تطالب بالفصل بين العمل وصاحبه تقول لك: تأمل اللوحة أو اسمع الملحن ولا شأن لك بشيء غيره ، انه كيان مستقل بذاته ، ان سالتني أن أعرفك فلن تكون اجابتي الا أنه هو ما هو ، انه من شخوص عالم الفن لا عالم الأحياء » .

★ هذه كلمات رجل مرهف الحس عميق الذوق شكلت مساهماته الابداعية والنقدية ، رغم ملاحظاتنا مرحلة مضيئة من عمر الأدب والفن في مصر ستظل منارة مضيئة لجيلنا .

# يحيى حقى يكنس دكانه

صدر المجلد الثامن والعشرون والأخير من الأعمال الكاملة لفنان القصية القصيدة المصرية يحيى حقى \_ بعنسوان موح بالدلالة \_ (كناسة الدكان ) •

وقبل أن نتأمل وندرس ونحلل ما احتواه من خواطر وتأملات وذكريات وانطباعات غاية في السمو والرقى الفكرى والجمالى ٠٠ يجب أن نذكر بالتقدير والاحترام الجهد الأصيل الذي قام به الناقد ( فؤاد دواره ) في جمع وترتيب مقالات ( يحيى حقى ) التي نشرها في عديد من المجلات والجرائد أبرزها جريدتي التعاون ، والمساء ، فأنقذ بذلك من الضياع جهدا خلاقا ورؤى غنية شاملة وموسوعية لكاتب كبير متواضع

61

آثر أن ينشر في جرائد متواضعة ، وأثبت خصوبة ابداع وانجاز ( يحيى حقى ) الذي طالما اتهم بأنه كاتب مقل ·

ولقد أجمع النقاد بكل اتجاهاتهم ومدارسهم على أن المرحلة القصصية الباهرة التى أحدثها وقدمها (يحيى حقى) في عمر قصتنا القصيرة هي مرحلة الريادة والتأصيل ، فهو واحد من أبناء المدرسة الحديثة ومجلة الفجر لناظرها (أحمد خيرى سعيد) وكان مع محمد تيمور وطاهر لاشين ، وعيسى عبيد ، وحسين فوزى ، وحسين محمود البداية والأصل لخلق وابداع قصة قصيرة مصرية موضوعا وأسلوبا تحقق شروط فنية شكل القصة القصيرة ، فن تصوير اللحظة العابرة والنقطة على منحنى الطريق وبأسلوب مركز مكثف قريب من الصورة الشعرية وبناء تشكيلي يستوعب فنون الموسيقي والتصوير والعمارة لقد أكد ابداعهم أنهم أدركوا أن القصة القصيرة تشبه حبة الرمل التي فيها عناصر الشمس وقطرة الماء التي تحتوى عناصر المحيط والنغمة التي تشمل العزف السيمؤوني .

وكما كتب ( يحيى حقى ) عن دورهم فى تطوير قصتنا المصرية فى سيرته الذاتية ( أشجان عضو منتسب ) قائلا : « كان علينا فى فن القصة أن نفك مخالب شيخ عنيد شحيح حريص على ماله أشد الحرص ، تشتد قبضته على أسلوب المقامات ، أسلوب الوعظ والارشاد والخطابة ، أسلوب الزخارف والبهرجة اللفظية والمترادفات ، أسلوب المقدمات الطويلة والجواثيم الرامية الى مصمصة من الشفاه ، أسلوب الواوات والقاءات والجواثيم الرامية الى مصمصة من الشفاه ، أسلوب الواوات والقاءات والشمات والبندلكات والزغمذلكات ، واللاجرامات والبيدانات واللاسيمات والشمات المدوتة التى يقصد بها التسلية ، كنا نريد أن ننزع من قبضة منا الشيخ أسلوب يصلح للقصة الحديثة كما وردت لنا من أوروبا ، شرقها وغربها ( ولا أتحول عن اعتقادى ، بان كل تطور أدبى هو فى المقام الأول تطور أسلوب ) كان علينا أن نضرب على يد من يحكى لنا قضية جمنية ، ويقول اكتبوها قصة جميلة حقا ، ونقول له القصة شيء مختلف أشد الاختلاف ، وكان علينا آخر الأمر أن يقبل الناسي ادعاء انسان ما ان له الحق فى اعادة صياغة الواقع ) .

ويصعب هنا الالمام بكل اللحظات الانسانية الدافئة التى اختارتها عدسته الحادة وتغلغلت في أعماقها ، ونشعر بالحيرة وسط عديد من الماذجه المقطرة من حيوات بسيطة حالمة مسحوقة في دوامة الصراع اليومى، لقد عالجت هذه الموهبة المنهومة ، بالحياة قضايا الجنس والموت والانسحاق والتمسرد والأمل ، وأحالت على مستوى الصورة المجازية كل تمزقات الوجدان المصرى في صراعه الأخلاقي والاجتماعي .

♦ ان مهارات \_ يحيى حقى \_ رغم قلتها وتذبذبها بين الواقعية والصوفية بين اللقطة الحساسة المرهفة وبين اختزال الواقع وصدقه ، كل ذلك يغرينا بدراسة قصصة غير أننا هنا نتأمل وندرس بعضا من مقالاته التى جمعها في كتبه وأبرزها أخـــيرا ما جاء في كتابه العــذب (كناسة الدكان) ،

★ ودكان – يحيى حقى – يحتوى العديد من الكنوز والجواهر والعقيق هي نظرات وتأملات وانطباعات واختيارات فنان عميق الحس الانساني والأخلاقي ونافذ البصيرة ورحب الأفق يقول: « لا قياس عندي لعمرى الا بهذه اللحظات القليلة النادرة التي نبض فيها عرق من روحي معتزا بجذب قدسي عند التقائي بالفن، متلقيا ومعبرا، قمة هذا الجذل عند التقائي بالشعر والموسيقي – على قدم المساواة – ثم النحت، ثم التصوير ثم العمارة، لست أدرى أين أضع بينها لقائي برشاقة الانسان في فن الباليه، يعلو كل هذا جذل اللقاء بفن أعظم وأجل، فن الطبيعة وجمالها، لو أفضت فيه لاحتجت أن أكتب مجلدا ضخما، لحظات قليلة نادرة، ولكني عرفت بفضلها طعم السعادة وحمدت ربى عليها حمدا طويلا (لا ينقطع)،

ولجولتنا في الدكان تشمل قسمين :

١ ــ من عالم الطغولة ٠

٢ ـ في دروب الحياة ٠

♦ ولنبدأ بعالم الطفولة وسيحره وغموضه حيث تتجسد الصدور والذكريات وتتداعى الاحساسات الأولى عن دهشة وبكورة اللقاء الأولى مع الحياة ، شقشقة الفجر ودنيا المسموعات لا المرثيات حيث تسمع بالليل لدقة نبوت المخفير على الأرض ، توحى وتثير المخاوف عن القوى الشريرة المبهمة التى تتربص فى الطلام ، المحن والعفاريت والست المزيرة والبغلة التى تصطنع الوداعة وتستدرجك لتركبها فاذا تحامقت ونسيت المواعظ علت بك درجة حتى تبلغ عنان السماء ، فأنت فى خطر أن تدون فتهوى الى الأرض ويندق عنقك ، ولكن مهلا مهلا ، كل هذه المخاوف فتهوى الى الأرض ويندق عنقك ، ولكن مهلا مهلا ، كل هذه المخاوف ستزول وسياتى الفجر وسياتى صوت المؤذن فيحس الانسان انه فى حوزة رب قدير رحيم ، ثم يأتى صوت الديك كأنه يقول اصح يا نايم ، حوزة رب قدير رحيم ، ثم يأتى صوت الديك كأنه يقول اصح يا نايم ، همذه الذكريات ليست غريبة عن نشئة \_ يحيى حقى \_ حيث يقول : ولدت بحارة الميضة وراء مقام حى السيدة زينب فى بيت ضئيل من أملاك وزارة الأوقاف ، ورغم أننا غادرنا حى السيدة وأنا لا أزال طفلا

صغيرا ، فهيهات أن أنسى تأثيره على حياتي وتكويني النفسى والفني . فما ذلت الى اليوم أعيش مع الست ( ما شاء الله ) بائعة الطعمية ، والأسطى حسن حلاق الحي ، وبائع الدقة \_ ومع جموع الشيحاذين والدراويش الملتفين حول مقام (الست) ) .

★ وكم كان ( يحيى حقى ) صادقا فى قوله عن تأثير حى السيدة زينب فى تكوينه الفكرى والفنى فقد تحقق فى درته القصصية ( قنديل أم هاشم ) روعة الصراع بين العلم والدين وجسد هذه الأزمة فى نفس وعقل ووجدان عمه اسماعيل وثورته على عشيرته وطقوسها الغبية ، ومرمزها علاج عيون ( فاطمة ) بزيت القنديل ، وكان هذا الصراع بلورة لصراع الشرق مع الغرب ٠٠ علم أوروبا وبدائية وتخلف حياة الشرق ، غير أنه حقق الصلح فى النهاية بين الأضداد عندما اكتشف ان مصر لا ترفض العلم اذا نبع من « خصوصياتها الحضارية وطبيعة ووداعة وأصالة شعبها ، كذلك تحقق هذا التأثير فى القصص العذبة الحية الواقعية عن حياة وبيئة حى السيدة زينب فى مجموعته القصصية ( أم العواجز ) ٠

★ ويحيى حقى يؤكد أيضا أننا نفقد بتجاوز مرحلة الطفولة احساسا غريبا هو لذيذ ومخيف في آن واحد بان وراء عالم الواقع الذي نعيشه عالما مبهما يحيط بنا ، ويتدخل في حياتنا ويخاطبنا صراحة أحيانا ، انها خسارة جسيمة لاننا نهبط من الروعة والدهشة والاهتزاز النفسى الى وجود رتيب وطمأنينة تافهة مقامة على مسلمات اصطلحنا عليها وقلما نناقشها وان بقى صوت ضئيل جدا يهمس لنا بخفوت أن لا ضمان بأنها غير زائفة ،

♦ ولعل الموت ، وعبثه ، والشعور بقسوة العسدم هي اخطر اختبارات الطفولة ، ولقد عاني \_ يحيى حقى \_ بشاعتها عند رؤيته حادث مصرع زميل في المدرسة الابتدائية صدمه الترام وهو يصور عبثية هذه اللحظة في صورة غاية في الاعجاز (أول مرة شهدت فيها انسانا يحتضر أمامي ، يكاد فعي يلمس فمه من فرط انحنائي فوقه ، أطل على تلك المحظة المذهلة التي تقلب الحياة فجأة الى موت وال (أنا) فيمن يلفظ أخر أنفاسه الى (هو) أبدية ، تنقل بقية الوجود الى عدم ، الحركة الى جمود) تعدد تعبير متجدد الى شلل قناع على وجه ، هل يريد أن يقول لنا شيئا ؟ هيهات له ولنا لغته ليست لغتنا ، انتهت الصلة بيننا بلا عودة تنقل بتة واحدة منطق جميع الفلاسفة في عقد صلح بيننا وبين الكون الى لغز مستبد لا يعرف مخلوق سره ) ، ويقول أيضا : (فاريد لى كذلك أن يكون أول موت أشهده هو موت يعد أبدع مثال على أن الذي يربط الإنسان بالحياة انما هي شعرة أوهي من خيط العنكبوت ، ، ها هي ذي

تنقطع صدفة ، ومن حيث لا تنتظر وضد كل منطق وحسبان وتقدير كأن السخف صفة لا تعرفها الحياة وحدها أحيانا بل يعرفها الموت أيضا أحيانا والسخف يليق بالحياة اللعوب ولكنه لا يليق بالموت الجليل ٠٠ من أجل هذا زاد ذهولي ضعفين ) ٠

ان ها الرقية المتعلقة بالجزئيات التي لا ينضب معينها عند ويحيى حقى ) قد كشفت عمقا آخر للحياة ومستوى أبعد لم يكن قد اكتشف ، مستوى للانطباع فيه قيمة تفوق قيمة الأسباب والحقائق الموضوعية ٠٠٠ ولسنا نستطيع أن نحكم عليه بتحويله الى معاولة جمالية محض ، ترى أيهما أقرب الى الحقيقة ؟ التمثل العادى المعقول للأشياء التي تشكل حياتنا العامة انطباعاتنا الأولى قبل أن تتحول الى كسر عام ٠٠٠٠ هذه الاحساسات الفجة السخيفة الباعثة على الدوار الملون غير المتميزة كغبار الزمن ، التي تكون العنصر الأولى لحياتنا الواعية ، لقد اعتدنا أن تكبت هذه الاحساسات ونعطيها شكلا عقليا الا في حالة الطفولة والحلم والتحليل النفسي ٠

ونتوقف فى دكان يحيى حقى عند قسم بعنوان ( فى دروب الحياة ) فتبهرنا خلاصة وزبدة حكمة الحياة وثمرة العمر الطويل وجماع الدروس المستخلصة من خبرة وتجربة ابداع عمرها خمسون عاما مثقلة بالدراسة والقراءة والوظيف قى السلك الدبلوماسى والسفر والكتابة وزيارة المتاحف والآثار .

وفى مقالة (مذكرات فنان غشيم فى الكار) يتحدث يحيى حقى بكسرياء عن لقائه بأوروبا قائلا: (شتان فى الرحلة الى روما بين رجل يجيئها من الشمال ومعه تركة قليلة من مخلفات همجية قبائل الفائدال والفيونيون والفايكنج، وأحزابهم وبين رجل يجيئها من الجنوب، هو من أبناء الشرق فى جعبته كنز ثمين من حضارة كانت لا تقل عن حضارة أوروبا، ومن ثقافة، ان اختلفت عن ثقافتها فهى لا تقل عنها شمولا ولا قدرة على التملك وعلى اثارة الاعجاب والولاء، ومع ذلك لم أجهل اننى قادم من بلد متخلف، سبقه الزمن شوطا طويلا، فكان من الواجب على أن أجرى لألحقه، حتى اذا ساويته استطعت أن أنفصل وأشق طريقى مستقلا عنه واذا أخذت منه فسأعلم اننى سأعطيه القابل، هذا صوت رواد النهضة الحديثة فى فكرنا وأدبنا وفننا ينضاف للكتيبة النبيلة رفاعة الطهطاوى، ولطفى السيد، وطه حسين، وتوفيق الحكيم، ومختار وأسيد درويش ١٠٠٠ الخ الذين شقوا لنا الطريق الذى يجب علينا أن مستكمله وهو الإضافة الى ثقافة وأدب وفن العصر أمامهم فقد عانوا من دوامة اللحاق، بتطور حضارة أوروبا وتخلفنا عنها طويلا اللهم الا أنهم

يعزونها دائما باننا ورثة حضارة عليت الانسان أصول المعرفة والتماين

ر لقاء الحياة ) في لحظات التحول من الصبا الى الشباب حيث يبدأ الانسان ليستفيق للقاء الحياة ويتأمل وجوه الناس ويتساءل أين طبعه الانسان ليستفيق للقاء الحياة ويتأمل وجوه الناس ويتساءل أين طبعه من طبائعهم هذه المحاولة للاندماج في المجتمع تستحق أن توصف بانها عصبية لانها تجرى في سراديب النفس وسط أسرار ووزائات مجهولة ، وغالبا بلا وعي بها ، وبدون ارشاد من أحد وبلا سند من التجربة ، ومع وغالبا بلا وعي بها ، وبدون ارشاد من أحد وبلا سند من التجربة ، ومع ذلك فسيطغي أثر هذه الفترة القصيرة العابرة على بقية العمر كله ، ومع ذلك اللقاء يتخلف في ذاكرة \_ يحيى حقى \_ احساس أمض قلبه حينئذ بأن الناس ينقسمون الى ثلاثة أنماط .

نمط تتمثل له الحياة في صورة قنيصة ممتعة ماكرة لا تؤخذ مواجهة دون رضى منها واستسلام ولا تؤخذ غلابا وفي وضح النهاد وانما تؤخذ بالالتفاف من وراثها بالحيلة والمؤامرة والنمط الثاني عنده بان الحياة هي عملية نصب كبيرة ، انها مسرحية عالمية : وراء الستار تيه وبلا حدود أو معالم ، ليس به ساعة تدق ، وفيه حشد من المخاليق الغلابة ، كلهم سواء في المنشأ والمصير ، وأمام الستار حيز محدود مكانا وزمانا ، هذا يقوم بدور الملك ، وهذا بدور الخادم ، هذا هو الضاحك وهذا هو الباكي ، أبطال وكومبارس ، ولكن كل هذا لعب في لعب ونصب في نصب ، وعما قليل سيسدل الستار ويبتلح التيه كل المثلين ، فاذا هم من جديد جملة من المخالف الغلابة كلهم سواء في المنشأ والمصير ، ولا يكفي هذا اللعب بل المسرحية ذاتها غير مفهومة لا معني والصفير ، ولا يكفي هذا اللعب بل المسرحية ذاتها غير مفهومة لا معني والصفير معا

والنمط الثالث عنده ان الحياة حيوان ضخم ، وأنه هو وليدها حيوان مثلها ، هي أكل وشرب وتناسل ، كل متعة أخرى اذا لم ترتد الى لذة حسية فهي هراء .

ويقول ( يحيى حقى ) عن هذه الأنماط : ( تبينت هذه الأنماط فانقبض قلبى ،أحسست أنها تخدعني عن الحياة ، كنت واثقا ان الحياة

قى حد ذاتها متعة ، ليس كمثلها متعة أو أردت تعلم هذه المتعة فينبغى لى أن أتبين انها أكبر نعم الله سبحانه وتعالى على ، وأن ألقاها رافع الرأس وجها لوجه ، لقاء حبيب بحبيب ، وتمنيت لو أصبح شاعرا يتغنى بالحياة وما ألذ أحلام الشباب ) .

أطال الله عمر موهبة كاتبنا يحيى حقى ٠٠٠ ومتعنا بفنه وحكمته وأخلاقه التى هى خلاصة حكمة وأخلاق شعبنا البسيط النبيل فى زمن التدنى والتراجع الذى نعيشه ٠

### القصيل السيادس

التعولات المجتمعية وأثرها في تشكيل النص الأدبي تطبيقا على الرواية المصرية مند نشاأتها حتى الآن

### مدخسل :

★ تقتضى دراسة اشكالية ( التحولات المجتمعية وأثرها في تشكيل النص الأدبى ) التصدى لعدة عناصر ثقافية وفكرية ومعرفية تخضص لكتسبات وانجازات علم الاجتماع الأدبى ٠٠ بمعنى أنها تحاول أن تكتشف جدلية الغلاقة المعقدة بين البنى الاجتماعية وتحولاتها وبين صياغات وأطر النص الأدبى ٠٠٠ ويدفعنا ذلك للاتفاق على منظور نقدى يمهد لنا رصد ودراسة وتحليل هذه العلاقة المعقدة بين قوانين الضرورة الاجتماعية وموضوعية قانونها وبين ذاتية وخصوصية ابداع النص الأدبى ٠

★ ان التيارات النقدية والاتجاهات الشكلانية كالبنائية والتفكية التي تعزل النص عن السياق الاجتماعي والتاريخي تفسيل في ادراك جدلية العلاقة بين ( التحولات المجتمعية وأثرها في تشكيل النص الأدبي ) لأنها وحيدة الجانب في النظر والتناول وغارقة في التحليل اللغوى وتأمل ماهية اللغة في مستوياتها المختلفة ، والتأمل البنائي في النص وفقدان الثقة في نظرية المحاكاة بفعل الشك الذي يحيط بقدرة البشر على التوصل الى المعرفة على المستوى الأنطلوجي ( أي معرفة العالم وما يحتوى عليه هذا العالم من ظواهر من جانب وقدرة اللغة على محاكاة موضوع المعرفة من جانب آخر ) ٠

وتفرط وتغالى هذه الاتجاهات الشكلانية فى ايراد عبارات غامضة مجانية كالقول بان الشكل هو الذى يولد المضمون لا العكس وتحطم اللغة من الداخل والاعتماد على الحرف وعلامات التنصيص لذلك ، وردا على فشل

هذه الاتجاهات في ادراك العلاقة بين تحولات المجتمع وتشكيل النص الأدبي ·

يقول منهجنا الذي يقوم على الدراسة السيموطبقية أو الأسلوبية بمنظور اجتماعي وتحليل الخطاب اللغوي الاجتماعي أو اللهجات الجماعية في النص على اعتبارها بني اجتماعية بالماهية تحمل خصائص اللحظة التاريخية التي تنتمي اليها ٠٠ فمن تحليل الأسلوب أو اللغة داخل النص نصل الى الدراسة التركيبية الدلالية المتكاملة القادرة على كشف النص والمجتمع في نفس الوقت ٠

### تحسولات مفهسوم الانعكاس :

به منذ أن صاغ أرسطو نظرية المحاكاة وطبقها على فنون الشعر والتراجيديا والكوميديا ، وقضية علاقة النص الأدبى بالواقع ظلت تناقش حسب مفاهيم كل عصر ، وتشكيل المفهوم يتكون من عناصر متداخلة منها الرؤية العلمية والتصور الفلسفى ومدى تقدم وسائل المعرفة وعلاقة الانسان بالواقع عن طريق العمل ٠٠ الفعل الانساني ٠

وليست نظرية المحاكاة عند أرسطو نقلا للواقع نقلا آليا وتمثلا للممكن بل هي محاكاة للواقع في الامكان ٠٠٠ أي في لحظة المفارقة والتجاوز اللحظي الآتي ٠٠٠ ولكنها تعتبر في تاريخ النقد الأدبي ٠٠٠ الشكل الأولى لمفهوم الواقعية ٠

به وعلى ضوئها تأسست مفاهيم نظريات الانعكاس وقد مرت بمرحلة بدائية وهي اعتبار النص الأدبي مرآة تنعكس عليها جوانب المجتمع فالمجتمع علة للنص من والنص مرآة تعود وتنعكس على القراء وتؤثر فيهم من وقد ساهم طه حسين في فكرنا النقدي لنظرية المرآة في مفهوم النص الأدبي وحكمت كل آرائه النقدية ولكن مرت مراحل عديدة لتحديد ما يقصد بالمجتمع وعلاقاته الانتاجية وقواه الانتاجية وشبكات العلاقات المعقدة التي تصوغ بنيته متجاوزة مفاهيم البيئة والظروف والعصر ، ووصلنا مع تطور المفاهيم الفلسفية المادية ، حتى المادية الجدلية لارقي أشكال نظريات الانعكاس التي بلورها (لينين) في هذه العبارات (ان الفارق الجوهري بين المادية وبين معتنقي المثالية ، هو ان المادية تنقب على المحسوسات وعلى الادراك وعلى الأفكار ، وبشكل عام ، على وعي الانسان المحسوسات وعلى الادراك وعي الأفكار ، وبشكل عام ، على وعي الانسان المخروالاحساس والادراك من المن و تصور المادة لا يعبر الا عن الواقع المؤموعي الذي تعكسه احساساتنا ، ولهذا السبب فان الاتجاه الذي المؤموعي الذي تعكسه احساساتنا ، ولهذا السبب فان الاتجاه الذي

يعمل على انتزاع الحركة من المادة يساوى الاتجاه الذى يريد أن ينتزع احساساتى من العالم الخارجي ، أي الذي يريد أن يتنقل الى المثالية ) •

لكن هذا المفهوم الجدلى الادراك الواقع اختزل فى المرحلة الاستالينية الى ادراك آلى وأثمر لفهـم الذادانوفى الذى تبلور فى مفهوم الواقعية الاشتراكية حيث أصبح النص الأدبى نسخة من الواقع وظل موازيا للواقع غير آخذ فى الاعتبار ذاتية المبدع وحريته فى التخيل والمجاز والصياغة غير المباشرة لمفردات الواقع الحسى اللحظى واحالته الى الأبدية •

لل ويرجم الى ( لوسيان جولهمان ) الفضل في انه أول مفكر كان على وعي بأن العمل الأدبى ليس ( نسخة ) من الواقع ، نسخة مهما أجرى عليها من تعديل فهي انعكاس لهذا الواقع ، وبالتالى لا يتحدد العمل الفني على مستوى النقد ، وعلى مستوى تاريخ الأدب والفن ، بمعياد اخلاصه لتمثيل الواقع .

★ والواقع ان ( غولدمان ) بتوسيع مجال استكشاف قيم الأعمال الثقافية وبادخال مفهوم ( الشمولية ) على علم الاجتماع الأدبى ، لم يعد يحصر نفسه في دائرة تحليل ( مضامين ) أنواع الخلق الفني ، فمن الآن يصبح شاغله الشاغل هو تعرية معادلات التناسب الشكلي بين أبنية الأعمال الفنية وأبنية التكوينات الاجتماعية التى ولدتها ويناقش غالى شكرى في فصل هوامش المدخل وملاحظات من كتابه ( النهضة والسقوط في الفكر المصرى الحديث ) هذا المفهوم قائلا: ( فلا يمكن البحث عن دلالة العمل الفنى في مدى مطابقته لانعكاسات الواقع بل على مستوى أسبقية الواقع بالنسبة للوعى الانساني ، فهناك مسافة بينهما ، وهي نظرة من سانها أن تقلب منظورات علم الاجتماع الثقافي ، وتخلق لموضوع بحثه موقفًا جديدًا • لأننا لو سلمنا بأن مع كل عملية تحول اجتماعي لابع وأن تظهر أشكال فنية جديدة تطابق هذا التحول ، فكل بحث يدعى الموضوعية لابد وأن يتركز حول القوانين التي أدت الى هذه التحولات ، وما أن يصبح الواقع الموضوعي هو هذه العلاقة بين التكوبن الاجتماعي والوعى الخلاق فان التغيرات التي تطرأ على هذه العلاقة هي وحدها التي تحدد طبيعة مجال الواقع التاريخي الذي يعمل الناس على النفاذ اليه وفهم أشكاله ، ويحاولون من أجل ذلك ، صياغة ( نماذج ) لاشكاله الكامل أو ( رؤية للعالم ) اذا شئنا أن نستعير اصطلاح ( جورج لوكاتش ) ، ذلك أن بين أبنية الواقع أبنية اجتماعية ، والأبنية التي تشكل دؤية العالم ، وبين أبنية الفكر الانساني تنشأ على الدوام ، مجموعة من الروابط ، وهذه الروابط هي ما تسميه الثقافة ، أو الروابط الثقافية وبمركزة هذه الروابط في بنية ، في شكل اجتماعي ، ينتهي بنا الأمر الى التركين على الطابع التاريخي للعمل الثقافي ، فهو عمل تشكل حسب حتميات معينة ، وما أن ينتهى

من أداء وظيفته حتى يصبح من الضرورى أن تتجاوز شكله الفنى ، طالما أن الظروف التي توله خلالها قد تطورت وطرأ عليها تحول أدى الي ظهور ظروف جدیدة ، وهی بدورها ، تقود الی ظهور تکوینات اجتماعیة ، أكثر انساعاً من السابقة ، وأكثر تعقيدا الا أن علينا أن نبدأ بازالة ذلك النوع من الفهم الذي يبدو وكأنه يحتم على منهج ( غولدمان ) منذ صياغة مذهب ( المنائية النوعية ) والذي يبادر الى القول ان الأمر لا يتعلق ، كما تصور ذلك عدد كبير من النقاد باقامة ( معادلات ) صارمة ، معادلات رياضية بين تركيب بنية الأعمال الثقافية وتركيب بنية التكوينات الاجتماعية ، وذلك للتدليل على ما بينهما من تواز ، لأن ما يبحث عنه ( غولدمان ) ليس التطابق بل خضوع الاثنين لمبدأ التطور والتغيير ، بعبارة أوضع ، أن ما يبحث عنه ( غولدمان ) هو القوانين التي تؤدي الى هذه التحولات التي تطرأ على العسلاقة بين الواقع وبين الوعي الانساني وباعراض ( غوله مان ) عن نزعة التحليل المألوفة لمضمون الأعمال الفنية وبالنفاذ الى التطابق بين ما يكشف عنه العالم الخيالي الذي يشجعه العمل الفني ورؤى العالم التي تعتنقها العناص الانسانية المكونة لكل شامل هو البيئة الاجتماعية ، ثم تحرير علم الاجتماع الثقافي من ثنائية ( لينين ) و ( جدانوف ) وأدى ذلك الى اقامة الجسر الجدلي الذي قطع بين أشكال الخلق الثقافي والمجتمع الذي أدى الى ميلادها واذا كنا نعني بكلمة ( بنية ) نوعا من التوازن ( أو عقلانية جديدة ) يسعى اليه الأفراد والجماعات المكونة لذلك الكل الشامل ، أي التكوين الاجتماعي ، فسيكون من البديهي أن الدافع الى ( استشفاف ) تشكيل بنياوى جديد لحياتهم وتنبؤاتهم بما هو ممكن ، لابد وأن تكون ترجمة لوعيهم بالتعديلات الكمية التي بدأت تقوم بعملها ، في صمت وفي السر ، داخل الحياة الاجتماعية ( أي قبل أن تتخذ شكلا كيفيا ) ، أن الكل يتساءل : إلى أي شكل جديد سينتهي الأمر بما يحدث حولنا ؟ وهل يمكن تحقيق نوع من التغيير ؟ وهي أسئلة تطرحها الجماعات الانسانية على نفسها في هذه المرحلة أو تلك من مراحل التحول التاريخي ٠٠ وهنا يجيء الفنانون الخلاقون ، ففي أعمالهم تبعد المواضع تتوالى فيها أسئلة الجماعة الانسانية والتي تحمل تطلعاتهم الى غد أفضل قد تبلورت في أعمال الفنانين ، وتولدت عن بلورتها صورة وجدانية ، مصقولة ، لما سوف تؤول اليه حياتهم ، وعلى هذا النجو تقوم الأعمال الفنية بدور ( اليوتوبيا ) يدور المكن القابل للتحقيق ٠٠ انها الوعى بالامكانيات الحقيقية الكامنة في أحشاء عملية تشتمل على سلسلة من التحولات الاجتماعية •

★ والواقع أن احدى المعطيات الأولية لمنهج ( لوسيان غولدمان ) تكمن في التركيز على عنصر أول! هو الطريق الذي يبدأ بد ( الواقع القابل للتحول) وبين الوعى ، وهو طريق يؤدى الى احداث ثورة في

رؤيتنا للقيم الثقافية ، لأن ما يسميه (غولدمان) به (العالم الخيالي) للعمل الفنى ليس سوى الامكانيات البنياوية التى تنطوى عليها أشكال التكوين الاجتماعى وبهدف بلورة هذه (الامكانيات) تجد الأعمال الفنية مبرد وجودها .

### \*\*\*

النص الله المكالية التحولات المجتمعية واثرها في تشكيل النص الأدبى :

سنحاول أن نرصه مفاهيمنا النظرية في رصه هذه الاشكالية المركبة من خلال دراسة الملامح العامة لتطور النص الروائي المصرى العربي في سباق حركة الثورة الوطنية منه أواخر القرن الشامن عشر وحتى الآن .....

فمسار الثورة الوطنية التى أجهضت بهزيمة ثورة عرابى والاحتلال الانجليزى عام ١٨٨٢ ثم اندلاعها في شكل ثورة ١٩١٩ ، وحصارها ثم اخمادها في انتفاضات عام ١٩٤٦ ثم انتصارها في شكل ثورة ١٩٥٢ ثم انكسار المشروع القومي التحرري الناصري وسيطرة الثورة المضادة بعد رحيل عبد الناصر في السبعينات ومسلسل الانهيارات والمهادنة والتبعية الذي نعيشه الآن ٠

★ كل ذلك يشكل المرجعية البيولوجية الأساسية للبنى والصياغات ونسق الظروف والأساليب والقوالب الأدبية ومفاهيم علم الجمال ، ولكنها ليست في التحليل الأخير مرجعية أو علاقة آلية ميكانيكية لأن تحولات النسق والطراز الأدبى والتعبيرى يعتمه ويشترط دور الذاتية للمبدع لأنه رغم أنه صوت وضمير شعبه وأمته يحمل تراثه وقيمه وأساطيره ومثله ومعتقداته ويعانى كل مشكلاته الحياتية الآتية الا أنه في تعبيره الأدبى والفنى يتجاوز الامكانات المحددة للواقع التي تدرسها العلوم الطبيعية والانسانية ، يتجاوزها الى الامكان والمحتمل والمتجاوز للحظة التاريخية الحاضرة فالأدب والفن هو الواقع مشخص في حركة لوصيرورة وهو قراءة وابحار في أفق المستقبل اللامتناهي واللامحدود والبعيه ، انه يحيل اللحظة الآنية الى ما يمكن اعتباره الأبدية ومن هنا الواقع الى الأدقى والأكثر حرية وتقدما ،



ب ان اختبارنا لرصد التغيرات والتحولات في البني الاجتماعية في سياق تطور الحركة الوطنية والتورة التي أخدت ثلاثة أشكال ، ثورة عدرابي ، وثورة ١٩٥٢ ، يعطينا المكنات والأرضية السينسولوبية لفهم تحولات أسلوب وطراز نسق الرواية وتشكله عبر هذه المراحل ، فالحركة الوطنية كانت روح وعصب مغيرات البنية الاجتماعية .

## ﴿ أُولا : ارهاصات الثورة الوطنية وثورة عرابي ونكستها :

كانت جدلية الصراع الاجتماعي وثمرة التحديث في عصر اسماعيل امتدادا لأسس النهضة التي وضعها محمد على ٠٠ وقد طمح الخديوى اسماعيل أن يجدد هذه النهضة رغم تغير الطروف المحلية والعالمية ٠٠٠ وقد كانت أهم ثمار عصر التحديث في عهد اسماعيل زيادة عنصر المصرية في الجيش ووصول الفلاح الصرى لرتب عالية بجانب زيادة عدد المدارس وتقدم حركة التعليم مما أثمرته بعثات محمد على فزاد عدد المثقفين والمهنيين ٠٠٠ غير أن اختــلال الوضع الاقتصادي وزيادة الديون ٠٠٠ ومطامع كل من القوى الاستعمارية الانجليز والفرنسيين في مصر خاصة بعد فتح قنال السويس وزيادة أهمية موقع مصر التجاري والجغرافي ٠٠ كطريق للهند بالنسبة للمصالح "الانجليزية ، كل ذلك أعطى عملية التشكيل الاجتماعي صياغة ، وشكل جديد ٠٠ استلزم فكرا سياسيا ليبراليا ٠٠٠ وقد أصبح للطبقة المصرية من أصحاب الأرض والتي شكلتها المنح التي كان يوزعها محمد على على كبار الموظفين ٠٠٠ ثم صدور لائحة ملكية الأرض في عهد سعيد باشسا وزيادة عدد هذه الطبقة مع نشئة التجار ١٠٠ كل ذلك أدى بجانب صراع عنصر الضباط المصريين ضه الشركس في الجيش إلى بلورة أول حزب ليبرالي مصرى هو الحزب الوطني الذي صناغ دستنورة وبرتامجه محمله عبيده وكان جثاحه العسكري أحمسه عرابي

المجر كل هذه التغيرات في بنية المجتمع المصرى • نجد انعكاسها والتعبير عنها في حركة الإحياء الأدبي التي برزت في الشعر عند سامي البارودي • •

غير أن ما يهمنا هنا رصدها في مجال الشكل الروائي وتحولاته ٠

﴿ وَنَتُوقَفَ هَنَا عَنْدَ ثَلَاثُ أَعْمَالُ تَقْتُرُبُ مِنَ السَّكُلُ الرَّوَاتِي عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَل عَجْلُ :

١ سر علم الدين لعلى مبارك ٠

٢ ـ حديث عيسى بن هشام للمويلحي ٠

٣ ـ ليالي سطيح لحافظ ابراهيم ٠

١ ـ علم الدين رواية أدبية تعليمية أودعها على مبارك كشيرا من المعارف والفنون كالتاريخ والجغرافيا والهندسة والطبيعيات وغبر ذلك ، ولم يكن تعليم العلوم هو القصد الوحيد لعلى مبارك من كتابه ، ولكنه حاول المقارنة بين بعض العادات الشرقية والغربية ، ولذلك كان على مبارك ينظر في كتابه بعين الى طلبته في المدارس المدنية ، وبالعين الأخرى إلى مشايخ الأزهر الذين رفضوا محاولاته لادخال العلوم الحديثة في الأزهر ، مما اضطره الى انشاء مدرسة دار العلوم ، ولذلك اختار لهم في روايته شيخا أزهريا وسماه علم الدين ، وفي تسميته بعلم الدين يتضم انه كان يقصه بأن شبيخه هذا هو العالم الديني المثالي في نظره ، كما أن تسميته لابن علم الدين برهان الدين دلالة على نفس هذا المعنى ، وعلم الدين شيخ أزهري متفتح يقبل السفر الى الخارج مع سائح انجليزي عالم يرغب في تعلم اللغة العربية ، وهو متفتح العقل يسأل عن ما لا يعرفه ويقتنع به ولا يتقبل كل عادات الأوروبيين ولكته يرقض بعضها ويقضل عليها عاداتة الشرقية ، وعلى مبارك يقدم لنا بهذه الصدورة المقارئة بين العادات الشرقية والأوروبية وهي المحاولة التي سنلتقي بها في صورة أكثر تطورا في حديث عيسي بن هشام ٠

→ وبرغم أن على مبارك ينص صراحة على رغبته فى تقديم العلوم الى قرائه فى شكل حكاية الطبقة ، وبرغم أنه سمى كل فصل من فصول تتابه ( مسامرة ) بعكس رفاعة الذى سمى فصوله بالقالات ، فعلى حد قول د عبد المحسن بدر فان رواية علم الدين تتفق مع كتاب تخليص الابريز فى ضعف العنصر الروائى ضعفا كبيرا أمام الهدف التعليمى ، وفى هذا الكتاب الضحم الذى يتكون من ثلاثة أجزاء ، لا يكاد عنصر الحكاية يبرز الا فى الفصول الأولى من الجزء الأولى حين يتحدث الينا على مبارك عن حياة علم الدين قبل سفره وحتى هذا الجزء ليس خالصا للحكاية ولكنه استعراض لثقافة على مبارك فى العلوم العربية .

لا ونلاحظ أن على مبارك فى كتابه لم يوجه أى اهتمسام لربط أجزائه بعضها ببعض ، وهو وانه أخذ رابطة ظاهرية فى صدورة هذه السياحة الا أن على مبارك لا يهتم بهذه الرحلة الا باعتبارها وسيلة تتيح له الفرصة لتقديم معلوماته ، وكثيرا ما ينسى الرحلة ليتحدث فى فصول كاملة خالصة عن العلم وحسده ، كما أن الشخصيات لا وجود لها الا باعتبارها أداة لعرض معلوماته ، ومن مظاهر عدم الاهتمام بالعناصر الواتية اختفاء العنصر الغرامي ، والتشويقي ، وهى ظواهر تتميز بها الروائية التعليمية بعنورة خاصة ، كما يسود الأسلوب العلمي الجاف جو الكتاب كله ،

### 🖈 ۲ ــ حدیث عیسی بن هشام :

تقترب هذه المحاولة الى شكل الرواية وان اتخذت شكل المقامة ٠٠٠ وهو عبارة عن رحلة وجدانية متخيلة ٠٠ بطلها باشا تركى يقوم من قبره فيلتقى بعيسى بن هشام ، ويتجولان وسط معالم الحياة الجديدة ، فيصطدم الباشا بالأنظمة الجديدة التشريعية والتعليمية والعادات ، وما فيها من تناقضات ، وينقسم الكتاب الى فصول ، كل فصل يتعلق بقطاع من قطاعات المجتمع ، فهو ينحو نحو النقد الاجتماعي والدعوة التعليمية الاصلاحية ووفض تقليد التقاليد الغربية تقليدا أعمى ، وهذا الكتاب له صلة بالتراث العربي القديم ولزعماء الاصلاح الديني والاجتماعي واللغوى الذين كانوا يهدفون في اصلاحهم الى احياء هذا التراث ٠

★ غير أن ثمة خلاف وفرق بين (حديث عيسى بن هشام وبين المقامة من ناحية والرواية التعليمية التي سبقته من ناحية أخرى ، انه حاول ايجاد وابطة داخلية بين فصسول كتابه ، وهذه الرابطة وان بدت ضعيفة باهتة غير مضطردة ، فانها ظاهرة جديدة على الرواية التعليمية لا تستطيع اغفالها •

### \* ٣ - ليالي سطيح :

كانت ليالى سطيح محاكاة لحديث عيسى بن هشام ولكنها أقل منها فى درجة التخيل والفتنة ٠٠٠ فالراوى عند حافظ ابراهيم هو (أحد أبناء النيل) يلتقى بسطيح أحد الكهنة العرب القدامى ويتخذ الكتاب شكلا أقرب الى المقامة ، والمكان ثابت أو قل المسرح ثابت فى ليالى سطيح أو مع سطيح بمعنى محدد وننتقل معه فى فصول الكتاب بين مشاكل اجتماعية مختلفة ، فتارة هى الامتيازات الأجنبية وتارة هى قضية أدبية د الى غير ذلك ٠

ويتفق كل من حديث عيسى بن هشام وليانى سطيح فى نقد المجتمع واصلاحه والولاء فى فكرهما الاصلاحى للمفكرين فأبرزهم الأفغانى ومحمد عبده فهم يؤمنون بالبعث التراثي العربي، وعدم الوقوف فى الوقت نفسه موقف المجمود والانغلاق من بعض مظاهر الحضارة الغربية التى قد تكون صالحة لمجتمعهم م

وتتوقف عند ملاحظة ذكية في البناء الفنى في ليالى سطيح أوردها د عبد المحسن طه بدر في كتابه ( تطور الرواية العربية الحديثة ) حيث يقول: ( ولأن حافظا اعتمد على الأسلوب التقريري ، ولم يعمد الى التصوير لذلك فان الشخصيات التي تعرض لها في كتابه لا تتمتع بوجول حقيقي وانما يقتصر حافظ في تقديمها على تحويلها الى أبواق ، تعبر عن جانب

من جوانب فكرته ، والحوار الذي يدور بينها لا دور له في الكشف عن الشخصية أو تطوير الحدث وانما ينحصر دوره في مجرد توضيح الفكرة وعوض جوانبها المختلفة ، ولذلك لم يشعر حافظ بأهمية الحوار وطبيعة وظيفته واستطاع لذلك أن يحتفظ في كتابه كله بالأسلوب المسجوع يشبه أسلوب المقامة وان كان يختلف عنه نسبيا في سهولته ) .

★ ولأننا اخترنا التوقف عند بدايات الرواية المصرية فقد أغفلنا محاولات الرواية العربية التى قام بها المهاجرون الشوام وأبرزهم فارس الشدياق ، وسعيد الشامى ، وسئيم البستانى ، ولبيبة هاشم ، وزينب فواز ، ومن تلاهم من جورجى زيدان وفرح أنطون فقد دارت هذه الروايات عند محاور ودلالات قومية كما أنها تأثرت بشكل الرواية الغربية ، فى حين أن الأعمال الثلاثة التى توقفنا عندها حاولت التأصيل بالرجوع الى شكل المقامة ، كما أنه يمكن دراسة تحولات البنى الاجتماعية على تبيان النص وبتشكيلاته الأسلوبية وجمالياته ورؤيته الفكرية وما يطرحه من أفكار تصطحب فى جدل العملية الاجتماعية وأخيرا والأهم مدى انعكاس بنية مضده النصوص للتركيب الطبقى فى المجتمع المصرى فى نهاية القرن التاسم عشر وبداية القرن العشرين ولذلك نتوقف عند تشكل وتكون الطبقة المتوسطة المصرية وصراعها مع الاقطاع وبقايا الأسر التركية ، والدور ممند الذي أثر به الاستعمار الانجليزى والفرنسى فى نمو هذه الطبقة وصبغتها الذي أثر به الاستعمار الانجليزى والفرنسى فى نمو هذه الطبقة وصبغتها ممثلة السياسة والفكرية والأخلاقية ، وجعلها نابعة لاقتصاده وسوق له مصدر لخاماته ،

★ وسنجد في كل من بناء وبنية كل من علم الدين ، وحديث عيسى بن هشام ، وليال سطيح مؤثرات هذا التركيب الطبقى من صراع بين الطبقة الاقطاعية التركية وملاك الأراضي من المصريين ٠٠ والبرجوازية التجارية وأهل الخرف والمعامين والمهنيين ١٠ ويتجسد في الثلاث أعمال نموذج المثقف الأزهري وتحوله الى النظر الى أوروبا وما فيها من علوم حديثة ٠٠ وما يؤدي الى تنازع القيم والمثل السلفية التقليدية مع المثل والقيم والتقاليد العصرية ٠٠٠ بجانب الأحياء الشعبية والجوامع والكنائس ٠٠٠ واختلاط الزي الأوروبي مع الزي الشعبي للرجل والمرأة كل هذا انعكس في الأسلوب الذي يتوزع بين السجع والمحسنات والبديع وبين الوضوح والتحديد والاستطراد ٠٠

ان هذه الأعمال تعكس قيم ومفاهيم العصر قبل الاحتلال الانجليزى وبعل الاحتلال الانجليزى للله نبعد الانبهار بأوروبا في علم الدين • في حين الهجوم على أوروبا والغرب في حديث عيسى بن هشام وليالى سطيح ، لأن أوروبا أصبحت مستعمرة ، كما أن قضية التعليم واكتساب المعارف كانت قضية موضوع علم الدين في حين أن سراع قيم الآتراك

وبقايا حكم العثمانيين والمصرية وتشكل ملامح القومية المصرية يتضم في موضوع حديث عيسي بن هشام وليالي سطيح

والأهم أن الروح السحرية التي تسرى فيها هي طموحات وابتكارات الثورة الوطنية ١٠٠ التي ستندلع في ثورة ١٩١٩ لنجد التعبير عنها في ابداعات الرواية عند توفيق الحكيم هي أبرزها عودة الروح ويوميات نائب في الأرياف، وعصفور من الشرق ٠٠٠ وفي ابداع طه حسين وهيكل والماذني ٠٠٠ غير أن عودة الروح كانت التعبير الأكمل والأكثر فيه عن روح الثورة الوطنية وبداية النقاط بدايات تشكل البرجوازية الصغيرة في المدينة ١٠٠ وهي البذرة التي ستنميها باكمال وفصح رواية نجيب محفوظ ٠٠

الباهر لنوعية ومداق حياة المجاورين في الأزهر والمساكن التي تتكون من ربع له حوش كبير حول الحجرات والجوامع وحي الحسين ، كل ذلك يمتزج بسلوكيات النص الروائي .

لقد قادت البرجواذية المصرية ثورة ١٩١٩ غير أنها ما أسرع ما ساومت وانقسمت الى أجنحة المعتدلين والمتطرفين عدلى وسعد وكانت لعبة المفاوضات والمراوغات ووكانت انجلترا والاحتكارات الأوروبية ترقب صعود النازية في ألمانيا والفاشية في ايطاليا واليابان و ونذر الحرب العالمية الثانية فرتبت الأوضاع في مستعمراتها فالحرب العالمية الثانية

لانقسام الأسسواق تنذر بالوقوع وتقف الولايات المتحسدة الأمريكية برأسماليتها المزدهرة ترقب الصراع لتغتنم الغنيمة الكبرى • وقد أدى كل ذلك الى تنازل الانجليز عن شىء من النفوذ للبرجوازية المصرية بمعاهدة ٣٦ وبدأت صراعات الأحزاب حول الدستور ونمو المد الثورى ضسد الاقطاع والملك •

وكل ذلك عبر عنه المثقفون الوطنيون الذين كانوا أفندية هذا الزمان وعكست نصوص توفيق الحكيم وطه حسين ويحيى حقى صراعاتهم الفكرية وتجلت بشكل أكثر عن بدء هوية قضية الهوية المصرية العربية أمام الحضارة الأوروبية ٠٠٠ تجلت بالحوار المكثف في عصفور من الشرق وأزمة اسماعيل الذي حطم القنديل وأسلم نفسه للندن وحضارتها ثم عاد يبحث عن حل ٠٠ أليس غريبا أن يهدى توفيق الحكيم روايته الي حاميته الست الطاهرة ٠٠٠ وأن يعود اسماعيل الي ضريح السيدة ليمزج زيت الست الطاهرة مدر وأن يعود اسماعيل الي ضريح السيدة ليمزج زيت

به ولقد كانت ( الأيام ) رغم انها سيرة حياة الا انها تجلى آخر لعلم الدين ، فبطلها هو المثقف الأزهرى الذى تشغله قضية التعليم والثقافة رهؤ يتنقل أيضا الى فرنسا منبهرا بثقافتها ٠٠٠ ونفس الموضوع كرره طه حسين بتعمق في روايته ( أديب ) ٠٠٠٠

فَأَلْنَصَ الرَّواتِي آذًا في كل مِن عَودة الروح ، وعصفود من الشرق ، وقنديل أم هاشم ، والأيام ، والأديب يعكس هموم المتقفين المصريين في الثلاثينات ويترجم لذواتهم وبحثهم الثقافي في سياق حركة المجتمع المصرى بعد ثورة ١٩١٩ وأبطالها من البرجوازية الصغيرة ٠٠ ولقد كان البناء والأسلوب والتعبير والمعمار يحاكى درجة تشكل هذه الطبقة وصراعها مع الاستعمار والاقطاع والعصر فقه بدأت الرأسمالية المصرية تنبو في تبعية للشرق الاستعماري ٠٠٠ وتموها المعقد هذا أحزن أفكار ورؤى ومثل حاولت أن تجسلها هذه النصوص بتفاوت في الوعي والنصب الفني الا أن مواجهة الآخر الغربي واستدراجه والبحث عن هوية توسيه كان الاسسم المؤدي لأبطالها الذين هم مرسلوها الا أن أعظم وأوعى أبنساء البرجوازية الصغيرة الذي فهم بس أسرارها وخطورة الدور الذي لعبته في ثورتي ١٩٥٢ ، ١٩٥٢ وقدم تحليسل العبقري وتصسويره الغني وتشسخيصه الشخصيتها وتذبذبها بين الطبقات البرجوازية الكبيرة والعمال والفلاحن ومساوماتها وذكائها النفعي ٠٠٠ كان نجيب محفوظ الذي تشكل كلية ابداعة الزوائي منذ رواية ( القاهرة الجديدة ) وحتى ( قشتمر ) أي منذ الأربعينات وأحتى التسعينات وثيقة موثقة بالصورة والرمن والتخيل بحركة الحياة البشرية للمجتمع المصرى في كليتها سياسيا واجتمساعيا واخلاقيا وثقافيا ١٠٠ انها ملحمة موسعة تعكس أصداء الحياة الصرية في مدينة

القاهرة ، وهو أبرز كتاب الرواية الذى انعكست تحولات المجتمع على نصه الروائي وبنيتة ، ويصعب الحديث عنه باختصار لسمو وخطورة وتعقد والمدى الواسع لعالمه الروائي الشامل النظرة العميق البصيرة الواقعية الانسيابية .

ولقد حاولنا أن نقوم بذلك في كتابنا ( الرؤى المتغيرة في روايات نجيب محفوظ ) وفي دراسات أخرى ما زلنا نتابعها •

لقد شيد تجيب محفوظ عالمه الروائي في أعرق أحياء القاهرة ٠٠٠ مى الجمالية حيث بقايا العمائر والمساجد والخانات ويبني جو حي الحسنين العريق وعلى استقصاء للتحولات السياسية التي حدثت منذ الأربعينات وبعد الحرب العالمية ورصد تحولات العالم وصراعات القوى الكبرى ومدى تأثيرها على سياق وتطورات الحياة الصرية ، واتخذ من الأسرة البرجوازية الصغيرة بؤرة تعكس كل هذه التغيرات بشموليتها السياسية والثقافية والروحية والأخلاقية آخذا في الاعتبار تغيرات طراز المعمار والأزياء والغاذات وحتى فنون الغناء الملك كان أبرع كتاب الرواية العرب المصريين الذين وبكن دراسة تحولات المجتمع على النص الروائي عنده في معماره وتشكيله وبنائه الأسناوبي ودرامية الأحداث وتعقيدها وتشكل المصير الانساني وبنائه الأسناوبي ودرامية الأحداث التاريخية وتفاعلها الجدلي معها ان الخاص والعام والجزئي والكلي والنية والمطلق في بناء نسق النص الروائي هو مالاة و تجاوز لكلية التغيرات السياسية والسيسيولوجية والثقافية والمعلورة والكيورات السياسية والسيسيولوجية والثقافية والثقافية والمعلورة وحدورة والتورورة وحدورة والتورورة وحدورة وحدورة وحدورة والكيورة والكيورة والكيورة والمعلورة والمعرورة والكيورة وا

ورغم موضوعية نحيب محفوظ وحسسه الانساني العظيم فقد ضور المحدلية للعملية الاجتماعية والصراع الطبقي في مضر طوال خمسين عاما من وجهة نظر الوفدي العاطفي وبمغاهيم ومثل المثقف البرجوازي الصغير المتعاطف مع الاشتراكية من غيرانه في صميمه ليبرالي ديمقراطي مستنير يقدس جرية الرأى ويجزم تعدد وجهات النظر ويكره ويحتقر الديكتاتورية ولعله كان مغاليا في هذا الوقف من عبد الناصر ولم يز البعد الاجتماعي البوري في مسروعه رغم التجاوزات المهادية للمثقفين في بداية حكمه والديكتاتورية البوري في مسروعه رغم التجاوزات المهادية للمثقفين في بداية حكمه والم

وتغيرات المجتشع وانعكاسها على النص الروائي موجود في معظم اعمالة الواقعية النقدية والواقعية الرمزية ولعل ابرزها على سبيل المثال (رقاق المدق) واكتمالها في الثلاثية المجيدة ، وفي ( ميرامار ) ، ( وتوثرة فوق النيل ) ،

بل ان أبرز أثر تحولات المجتمع على النص الروائي نجدها في مسار وتطورات ونمو نماذجه الروائية البارزة والتي تشكل عائلته الروائية ومنه النماذج البارزة المتكررة في كل مراجل ابداعات نجيب ميخوط جي وجنه النماذج البارزة المتكررة في كل مراجل ابداعات نجيب ميخوط جي المادنة المتكررة في كل مراجل ابداعات نجيب ميخوط جي

نه وذج الوقدى ونموذج المثقف اليساري ، ونموذج الأصولي الديني الاسلامي ، ونموذج الانتهازي ٠٠٠

وقد درسنا بتوسع كليات هذه النساذج في رواياته وتطوراتها وتضحيتها ويمثلها كل مرحلة من مراحل تطور المجتمع المصرى بعد الحرب العالمية الثسانية فمنذ عنى نموذج ثورة ١٩١٩ والوفدى المحب لسعد زغلول ٠٠٠ حتى الرحيمي أحد أبطال (ميرامار) ٠٠٠ نجد هذا النموذج الذي يميل الى الأفكار السياسية لنجيب محفوظ يتطور بتطور الحركة الوطنية ولعل أبرز نماذج الوفدى هو الوفدى المهزوم الذي أحالته ثورة ٢٥ للتقاعد في عيسى الدباغ بطل السمان والخريف ١٠٠ ان أزمته تشكل بنية النص ، كذلك المثقف اليسارى يظهر في (القاهرة الجديدة) بسمات الحالم بالاشتراكية والعلم والتطور ونجده بعد ذلك ينجلي في أكثر من رواية لعل أبرزها منصور باهي في (ميرامار) ، الذي يعكس أزمة المثقفين اليساريين في صدام سلطة ٥٢ عام ١٩٥٩ ٠٠ معهم ٠٠

والأصول الأسلامي يظهر أيضا في ( القاهرة الجديدة) مع بداية تشاة جماعة الاخوان المسلمين حتى عبد المنعم مؤلف في الثلاثية الذي يعكس اكتمال هذا التموذج عام ١٩٤٦ .

ولقد سارت هذه الاتجاهات وتصارعت في جدل العملية الاجتماعية وطرحت رؤاها وبرامجها التي تشكلت في أحزاب ٠٠٠ وقد رصدت بنية النص الروائي عند نجيب محفوظ كل هذه التغيرات وصاغتها بعمق ووعي٠

﴿ فَى ( زَقَاقَ اللَّهِ ) يَصُورُ وَيَحَلَلُ وَيَتَعَمَّقُ نَجِيبُ مَحَفُوطً حَيَاةً وَسَلُوكِياتَ أَبِنَاءُ الرَّقَاقُ اللَّهِ فَيَ لَيَدُو مَنْعِزَلا فَى قلب حَى الحسينَ الا أَن الأَحَدَاتُ وَالقرارات التي تَحَدَّثُ فَى لَنَدُن ، وَبَارِيْس وَمُوسَكُو تَسْكُلُ وَتَقْرِدُ مَا تَأْثُرُ بَهَا ( خَمِيدُهُ ) التي خَرَجتُ مَن الرَّقَاقُ حَتَى أَصْبَحَتُ بَنِتَ لِيلُ تَرْقَهُ عَنْ العساكُر الاتجليزُ وتلقى مصرعها الفاجع لتطلعها الى الصعود حَارِج الرقاق وعباس الحلو الذي يعملُ في معسكرات الجيش الاتجليزي ويحلم بالزواج من حميدُه فيجهض حلمه و عله معسكرات الجيش الاتجليزي ويحلم بالزواج من حميدُه فيجهض حلمه و عليه و

\* هذا بجانب رصد تغيرات الزمن على النص ولعل بداية الرواية الرمز الى ذلك في أعفاء وانهاء خدمات الراوية الشعبي الذي كان يحكى الملاحم الشعبية في قهوة المعلم كرشه بغد أن ظهر الراديو فحل محله ، أما قيم ومثل وعادات أهل الرقاق فتواجه أثر ما أحدثته الحرب العالمية على معيشة وحياة المصرين نتيجة الحرب العالمية وأزمات الحكم وتجار السوق السوداء • كل ذلك ينعكس على آليات السرد القصصي وتطور الأصداث وسلوك ومصائر الشخصيات في اتقان واحكام شكل ياهر يميز غبقرية نحيب محفوظ الروائية ، التي كانت الرواية عنده تركيز للعالم المعاني الحياب المعاني الحياب محفوظ الروائية ، التي كانت الرواية عنده تركيز للعالم المعاني الحياب محفوظ الروائية ، التي كانت الرواية عنده تركيز للعالم المعاني الحياب المعاني الحياب المعاني ال

🖈 ولقد كانت الثلاثية أكمل وأفصح روايات نجيب محفوظ في رصد كلية وشمولية الحياة المصرية قبل ثورة ١٩١٩ وحتى أزمات النظام الملكي والليبرال في ١٩٤٦ ٠٠٠ وقد ركزت عدسة الرواثي على شريحة تمثل البرجوازية المصرية من عائلة متوسطى التجار السيد عبد الجواد ، وتابعت أخيالها لترصب مسارات التحبولات السياسية والاجتمساءية والأخلاقية والثقافية ٠٠٠ لقد كان كمال عبد الجواد هو التجلي الجديد للمثقفين الذين التقينا بهم في أعمال توفيق الحكيم وطه حسين ويحيى حقى ٠٠ غير ان همومه لم تكن صراع الشرق مع الغرب قضية الجيل الذي تكون وعيه في حصن الثورة الوطنية ١٩١٩ لقد حصلت مصر على بعض استقلالها وتمتعت في ظل الوف وحكوماته بمراحل من الديمقراطية وصحبت كل التكوينات الطبقية وانعكس التحديث واتساع التعليم والجامعة فأصبحت هموم المثقف المصرى في الأربعينات هي البيحث عن طريق ٠٠ وكان أبرز نماذج هذه المرحلة هو كمال عبد الجواد الحائر بين المذاهب السياسية والفكرية ٠٠٠ الذي يختار الفلسفة والبحث عن الحقيقة جوهرا لحيساته وسسوف يكون أحمه عاكف الشيوعي امتدادا له ان النص الرواثي في الشلاثية تركيز وسجل واسع الاصدار النفسية والثقافية والأخلاقية لحياة مصر السرية صاغها في معمار جمالي مهيب التقط طراز الممار وتغيرات جغرافية المدينة والأغانى والأبحاث والاتجاهات الثقافية رمدى تحولاتها وتأثر النص في بنيته ودلالته بكل هذا ٠

#### \*\*\*

★ وكانت سنة ١٩٤٦ ذروة الصراع الاجتماعي والطبقي في مصر حيث اندلعت المطاهرات الطلابية والشعبية بقيادة لجنة الطلبة والعمال شبة دكتاتورية اسماعيل صدفتي والملك والانجليز • وصعد النضال الشعبي لمستوى جديد حيث بدأت الطبقة العاملة تلعب دورها في صراع المجتمع وتطالب بحقوقها ضدة اتحاد الصناعات الذي يمتسل الرأسمالية الصرية المصرفية المتساونة مع الاستعمار والقوى الأجنبيسة بشركاتها واحتكاراتها •

وعكس صراع الطبقة العمالية ظهور الماركسية وانتشار التنظيمات اليسارية وانضم معظم أبناء البرجوازية الصغيرة من المتقفين الوطنيين الى هذه التنظيمات وعبرت الرواية التي كتبها كتاب اليسار عن حذا النحول السياسي واعتيقوا مفاهيم الواقعية الاشتراكية ووهنا نبعد أمامنا نصا دوائيا يعكس ويترجم هذه التحولات السياسية والاجتماعية والثقافية في آتون حركة الثورة الوطنية التي مهدت بالغاء معاهدة ٣٦ ، وحريق القاهرة والمقاومة الشبعبية ضد الاستعمار الانجليزي في مدن القنال وكانت أبرز نصوص الرواية التي انعكست عليها هذه الأحسدات القاريخية

والسياسية نصوص عبد الرحمن الشرقاوى ويوسف ادريس وستظل دواية (الأرض) للشرقاوى أبرز معالم رواية الفلاحين وصراعهم مع الاقطاع وكبار الملاك والأرض ٠٠٠ ان بناء الرواية ولغتها وسردها للأحداث نابعة من عقل ووجدان ومثل وأعراف وتقاليد الفلاحين والرؤية الواقعية الثورية التي قدم بها الروائي الفلاح نماذج الفلاحين الكادحين تصاغ من خصوصية واقعهم المصرى غير انه يتجاوزها الى البعد الانساني وعلاقة الفلاح في كل مكان في الأرض ، ان عبد الهادى وأبو سويلم ، ووصيفة ، وفقيه العزبة المنافق والبقال الأزهرى كلها نماذج تعكس أوضاع المجتمع المصرى الطبقى في سنوات الثلاثينات والأربعينات .

وتقف رائعة يوسف ادريس (الحرام) كأبرز نصوص الرواية الواقعية ١٠٠ التي أرخت وحللت جرائم استغلال عبال التراحيل وبلورتاريا الريف ولقد تسلل يوسف ادريس لتصوير مآسي عبال التراحيل عبر موضوع حيوى وحساس في قيم الريف المصرى وهو الحرام ١٠٠٠ والجنس منا أداة لكشف عهد الحرام في استغلال عبال الترحيله ١٠٠٠ ومدى تحكم الطبقات في مفهوم الحرام ان البناء الأسلوبي المحكم الذي شيد به يوسف ادريس مشاهد ونماذج روائية يعكس سيطرة قوى الاستقلال قبل الثورة وامتلاك الخواجات للأرض واستعبادهم للمصريين ، واللغة التي سردت فيها الرواية لغة مستقطرة من خصوصية ومثل عالم الفلاحين الفقراء ١٠٠٠ وكانت بطلة الرواية أبرع نماذج الفلاحة المسحوقة ٠٠٠

وتعكس رواية (قصة حب ) ليوسف ادريس أحداث الناء معاهدة ٣٦ عام ١٩٥١ والدلاع المقاومة السعبية ضد الاحتلال الالجليزي في مدن القنال وحريق القاهرة واقالة وزارة النحاس ومطاردة الفدائين واعتقالهم أن بطل الرواية المناضل المثقف التقدمي حمزه يجسد نموذج بيل الثوريين في أواخر الخمسينات ويعكس سلوكة وروايته وفكره جيل الثوار اليساريين ومن خلال علاقة حب واعية بين حمزه وفقاة مثقفة المتقى بنموذج الفتاة المصرية المعاصرة التي تشارك في القضايا العامة ، هذه الرواية نص يعكس بمهارة واقتدار فتن أحداث هذه المنحلة التي مهدت وفجرت ثورة يوليو ٥٠ فلم يعد المثقف الحائر والباحث عن الطريق الذي وفجرت ثورة يوليو ٥٠ فلم يعد المثقف الحائر والباحث عن الطريق الذي أخل حريته وتقدمه ممثلاً في حمزه بطل (قصة حب ) ليوسف ادريس ٠٠٠

# الخطاب الروائي لجيل كتاب الستينات والسبعينات وليورة يوليو ١٩٥٢

لعشرين الأخيرة والذى أسهم فى تشكيله وتحديد سماته فى السنوات العشرين الأخيرة والذى أسهم فى تشكيله وتحديد سماته فى مستوى الرؤية التعبيرية والبنائية الشكلية والأسلوبية ١٠٠ أبرز كتاب جيل الستينات والسبعينات ، يقدم شهادة وجدانية متخيلة وموسعة بالضورة والرمز والمحسوس والمجاز ، لصعود وانكسار ثورة يوليو ١٩٥٢ .

★ لقد كان درس هذه الرواية الجديدة المجيدة ينطلق من انها جاءت محصلة للعوامل الطبقية والجدلية الاجتماعية التي تحدد بجلاء المسائر الفردية في علاقاتها العميقة والمعقدة مع العوامل الشخصية التي تحدد هذه المسائر الفردية أيضا ٠٠ بيد أن هذه الوحدة وهذا الاندماج بين الضرورات الاجتماعية هما دائما تنيجة لصراع ينقلب بين النجاح والفشل ٠٠

له ان هذه الرواية أصب قى من كل كتابات المفكرين والمؤرخيين السياسيين الذين ناقشوا أبعاد ثورة ١٩٥٢ ونقلياتها لانها تمتلك حس وضمير جيل مناضل بشجاعته وبكارته عاش أحلام شعبه وماساته •

★ ان رواية جيال السبينات والسبعينات ، هي شهادة على واقع سياسي واجتماعي وأخلاقي متدن ، ومهتريء ، وتابع ، وممزق ، لقد أعطى العصر البطولي لعبد الناصر الفرصة لأبناء البرجوازية الصغيرة والعمال والفلاحين والفقراء كي نترجم مثالياتها البطولية الى واقع ، وكي تحيا وتبوت ببطولة في تطابق مع مثلها في أنتهي منذا العصر البطولي برحيل عبد الناصر ووصايته البونابارتية وعودة الثورة المضادة والطبقات القديمة وحيتان الانفتاح الاقتصادي الاستهلاكي ، وشركات توظيف الأموال وحكم البنك الدولي والشركات متعددة البنسية ، وأصبحت هذه المثل مجرد زينات سطحية وكمالية زائدة بالنسمة لحقائق الحياة اليومية الراشدة ونيات سطحية وكمالية زائدة بالنسمة لحقائق الحياة اليومية الراشدة

﴿ وَلَقَهُ كَانَتَ حَتَمِيةً انهِيَارُ هَذَا الْجِيلُ وَفَسُلُ الطَّاقَاتُ التَّيُّ وَلَدَتُ فَي مُرِخَلَةً النُّورَةُ وعَصَرُ عَبِدُ النَّاصِرُ مُؤْضَوَعَاتُ مَسْتُرَكَةً فَي كُلُّ نَصُوهُنَّ دُوايَاتَ جَيْلُ النَّتِيَاتُ وَمَا تَلَاهُ مِنْ أَجِيالُ اللَّهِ مَعْلَمُ هَذَا المُؤْضُوعاتُ مُولًا وَالْ الوهِمُ فَي تَلَكُ الْغَيْرَةُ وَ مُعَلِّمُ مَا الْعَيْرَةُ وَ مُعَلِّمُ الْعَيْرَةُ وَ مُعَلِّمُ مُنْ الْعَيْرَةُ وَ مُعَلِّمُ الْعَيْرَةُ وَلِي الْعَيْرَةُ وَلَا الْعَيْرَةُ وَلِي الْعَيْرَةُ وَلَا الْعَيْرَةُ وَلِي الْعَيْرَةُ وَلَا الْعَيْرَةُ وَلِي الْعَيْرَةُ وَلِي الْعَيْرَةُ وَلِي الْعَيْرَةُ وَلَا اللّهُ الْعَيْرَةُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ الْعَيْرَةُ وَلِي الْعِيْرِةُ وَلِي الْعَيْرِةُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

★ أن كلا من صنع الله ابراهيم في روايات ( تلك الرائحة ، الجمية أغسطس ، اللجنة ، دات ) وجمال الغيطاني في ( وقائع جارة الزعفراني ، رسالة البعسائر في العبائر ) ، وبها طاهر في ( قالت ضحى ، شرق النخيل ) ويوسف القعيد في ( أحيار عزبة المتسى ، ويحدث في مصر الآن ، الحرب في بر مصر ، وثلاثية شكاوي المصرى الفصيح ) وعبد المكيم الآن ، الحرب في بر مصر ، وثلاثية شكاوي المصرى الفصيح ) وعبد المكيم

قاسم في (قدر الغرف المنبضة والمهدى) ومجيد مطرسا في (أبناء الصمت والهؤلاء) وابراهيسم أصلان في (مالك الحزين) وجميل عطيسة في ( ١٩٥٢)، ومارس ١٩٥٤)، وابراهيم عبد المجيد في (المسافات، وبيت المياسمين والبلدة الأخرى وقناديل البحر) وعبده جبير في (تحريك القلب) وخيرى شبلي في (وكالة عطية) ومحمد المنبي قنديل في (انكسار الروح) ومحمود الورداني في (نوبة رجوع)،

\_ كل هذه الروايات لا تقدم أجوبة جاهزة عن جدل العملية الاجتماعية ومستقبلها بل تقدم أسئلة عن المصير المأساوى الذى نعيشه الآن وهي تشكل وثيقة ودليل ومفتاح حياة وقانون انقاذ ، انها تجسد خضور ، وتأكل وانهيارات واقعنا وحياتنا السياسية والاقتصادية والاجتماعية والثقافية الرسمية والأخلاقية التي حاصرتها مخططات تدميرية خارجية وداخلية أدت الى مأساة ما زالت أحداثها تتداعى حتى اليوم

♦ وقد أدت هذه الرؤية الأيديولوجية في نهج هذه الرواية الجديدة الى التعبير عن الحساسية الأدبية الجديدة إلتي تصور وتغير تغييرا مسخصا وجدانيا تتابع الانتقالات والتغيرات في الواقع العالمي ، وتفكك النظم الشيوعية والشحولية وصعود النمط الليبرالي الغربي ، وهيمنة الولايات المتحدة الأمريكية على مصير العالم ، وتمزق وتفتت الوطن القربي وانهياد القومية (حرب الخليج وحرب اليمن ) كل هذا أدى الى نمط بنائي ودوائي يتجاوز الرومانسية المستوفية الشروط ، ويتجاوز ويرفض الأنماط الجاهزة والوصف والحدوتة والجنكة وزمن الأجدة ،

﴿ كُلُّ ذُلِكُ أَدَى الى أَنَّ يَقَدُم الرواقَى الوَّاقَعُ فَى خَضُورُه الملبوس ، مع خلط الماضي والحاضر والمستقبل ، وتجزيء وحدة الحدث واللاسخصية كما استوعبت الرواية الجديدة واستعارت أدوات التعبير لمنجزات فنون أخرى كالدراما والسينما والشعر والصورة وفنون التشكيل العصري ٠

★ ان أخطر ما في الخطاب الروائي الجديد هو تحليل وتعرية واقعنا القبيح السياسي والأخلاقي والتصدى الحاسم الصلب للقهر والقمع الذي تمارسه سلطة الدولة ، والدين ، والجنس والمفاهيم السلفية وكهنوت اللغة المقدسة ٠٠ انها رواية تتجاوز استلاب الانسان وتناضل في كبرياء من آجل تقدمه وحريته وهذا هو فرح الرواية وبهجتها ٠

### \*\*\*

★ وقد درسنا ونقدنا قضايا واشكاليات الرواية الجديدة المسرية بتوسع في كتبنا :

- ١ تحولات الرواية العربية ٠
- ٢ ـ مراجعات في الرواية والقصة ٠
- ٣ قراءة فى الرواية العربية تحت الطبع وما زلنا نواصل هذه الدراسات ومتابعة تحولات الرواية وتجددها فى الدوريات، والجرائد •

#### \*\*\*

★ هذه في النهاية محاولة متواضعة لدراسة ( التحولات المجتمعية وأثرها في تشكيل النص الأدبى ) تطبيقا على الرواية المصرية منذ نشأتها وتحولاتها حتى عصرنا الحالى ٠٠٠ قد تكون مختصرة وقد تكون اغفالنا بعض الروائيين ٠٠٠ ولكن عدرنا أن الموضوع واسع والفترة الزمنية طويلة ٠٠ ولمن يريد المزيد فليرجع لكتبنا التي أشرنا اليها ٠ انظر كتبنا ٠٠ عبد الرحمن أبو عوف:

- ١٠٠٠ ـ تعولات الرواية العربية ـ دار العد ١٩٨٧ ٠
- ٢ مراجعات في الرواية والقصة ١٠٠ ميئة قصور الثقافة ١٩٩٠٠
  - ٣ قراءة في الرواية العربية ( تحت الطبع ) ٠ .
  - عُ ـ يُوسَفُ ادريس وعالمه في القصة القصيرة والرواية .
    - ٥ الرؤى المتغيرة في روايات نجيب معفوظ ٠
  - ٦ تراجيديا الثورة والقهر في دواية جيل الستينات

مَعْدُمُ وَمُنْ الرَّوايَةُ مُعْدُدُ وَمُنْ الرَّوايَةُ مُعْدُدُ رَّمَنُ الرَّوايَةُ مُنْ

# القصال السابع

# مدخل لقراءة الخطاب النقدى لغال شكرى

لعل نظرة أولية شاملة لكل المساهمات النقدية المضيئة والدوبة الطليعة \_ لغالى شكرى \_ تعطينا اليقين •

انه أدرك بتلقائية ووعى ، القانون الأساسى الذى أرساه وأسسه وأصله الرواد الكبار للحركة النقدية فى فكرنا النقدى منذ النهضة الوطنية والقومية التى فجرتها ثورة ١٩١٩ وتصاعدت فى الوعى بجدل حركة الواقع المصرى والعربى والعالمي هى انتفاضات لجنة الطلبسة والعمال ضد دكتاتورية اسماعيل صدقى والقصر والانجليز عام ١٩٤٦ ، همذا القانون الأساسى الذى أسسته الجهود والابداعات النقدية التنويرية لطه حسين ، والعقاد ، ومحمد مندور ، ولويس عوض ، ومحمود أمين العالم هو الارتباط العضوى الختمى بين آليات قراءة وتأويل النص الأدبى وادراك وتحليل جوهر رؤيته فى ضوء بنيته الجمالية وأسلوبيته التعبيرية المسخصة وبين جدل الصراع الاجتماعي والتاريخي الذى انبثق عن تفاعلاته وتناقضات النص الأدبى والفني والقني

♦ وبرغم اختلاف وعن ومفاهيم هذا القانون بين كل جيل من هؤلاء النقاد الا أنه أثمر في فكرنا النقدى المعاصر تحديدا أرحب لجوهر وآليات العملية النقدية بمنظور اجتماعى العملية النقدية بصفة أساسية من تحليل الخطاب اللغوى /الاجتماعى أو اللهجات الجماعية في النص ، باعتبارها بني اجتماعية بالماهية ، تحمل خصائص اللحظة التاريخية التي تنتمى اليها فمن تحليل الأسلوب أو اللغة داخل النص والمجتمع في نفس الوقت ودون انفصال ١٠٠ أن هذا المنظور النقدى لدى هؤلاء النقاد وحسب تفاعله وتعبيره مع حركة الثورة الوظئية والاجتماعية ١٠٠ وبتفاوت في الدرجات ، يبحث عن العلاقة بين المجتمع والنص ، ليست علاقة انفصال أو تأثير وتأثر وانما هي علاقة كمون بصفة اساسية ٠٠

★ هذا القانون الأساس النقدى ، وهذا الفهم والوعى الاجتماعى اللنص الأدبى بتجلياته المختلفة والذى تذبذب وتارجح بين المثالية التأثيرية والواقعية النقدية الجدلية عند كل من طه حسين ، والعقاد ، ومحمد مندور ، ولويس عوض ، ومحمود أمين العالم ، وغالى شكرى ، قادهم جميعا للصدام مع الواقع السياسى والاجتماعى والأخسلاقى للطبقة السائدة والسلطة ، فاكتشفوا بهذا الصدام دلالة على أن الفهم الاجتماعى التاريخى للنص الأدبى يتجاوز مرحلة نقد النص الى نقد المجتمع والسلطة والقيم والأعراف والمثل والتقاليد فكانوا بذلك تعبيرا عن تجليات صعود وأزمات وانكسارات الثورة الوطنية الديمقراطية في سياق تاريخنا المعاصر أوصلهم وانكسارات الثورة الوطنية الديمقراطية في سياق تاريخنا المعاصر أوصلهم واكملها وهو الاعتقال والمطاردة والنفى والغربة ،

★ ويتبدى مشروع غالى النقدى فى ضوء هذه الفرضية استمرارا حيا لهذه الجهود النقدية السابقة عليه فى محاكمة الأوهام الباطلة فى ثقافتنا ، ونزع النقاب عن الأنظمة اللاعقلية الموروثة وايقاظ الرغبة فى قيام قانون يصبح المفكر فيه هو حقيقته دون تنازل أو تبرير .

★ ان السمة الأولية في الخطاب النقدى لغالي شكرى هو الالتحام بين الفكر النظرى وبين المارسة ٠٠ بين النظر والفعل ٠٠ ليطرح مشروعا فكريا نضاليا هو خروج على النص ١٠٠ى محاولة للعزف على تحديات الثقافة والديمقراطية ضمن سياق المتغيرات العظمى التي تجتاح عصرنا ٠٠٠ وهو بذلك يشكل اضافة حية جلاقة تمنحنا بطاقة الانتساب الى المستقبل ، وعلى حد قوله : (ولا أحد يستطيع الحصول على هذه البطاقة قبل الوفاء بشروط الحاضر القادر على الاتجاه نحو المستقبل ) ٠٠

★ ان هذا المشروع النقدى كما سنحاول قراءته وتأول المسكوت عنه المحتجاج ورفض لحالة الاسترخاء في الفكر العربي الراهن ٠٠ في حين ان المعالم من حولنا يدهشنا بايداع لا يتوقف ٠٠ يبحث تحولنا الى صفوف المعلم المتفرجين الذين يفكرون بالأماني وبدلا من رؤية الواقع يرجمون العيب ٠٠

★ وسنختار ونتوقف من البداية عند عدة مداخل لقراءة المشروع النقدى لغالى شكرى ، لنثبت ونستنتج منها سجات وملاء منهجه النقدى الذى بدأ بالماركسية الجديدة التى استجابت لمتغيرات العلوم وقضايا العصر الجريد وتمردت وتجاوزت أقانيم الماركسية الاستالينية الدادنوفية الجاهدة ، ثم لحقت بالتدريج نحو محاولة استخدام الأدوات الاجرائية لناهج علم اجتماع المعرفة وسيسولوجية الأدب ، بحيث تبلورت جهوده الفكرية والنقدية الثورية لتأصيل مناهج علم الاجتماع المعرفة والأدب في فكرنا النقدى المعاصر ٠٠ وسوف نناقش أصول هذا الاتجاه المستفيد من

مدرسية علم اجتمياع المعرفة والأدب الفرنسية مع الأخيد في الاعتبيار خصوصية ثقافتنا وأذبنا المصرى العربي ، وما تطرحه سباقات وتعرجات الحركة الوطنية الديمقراطية بعيد ثورة ١٩٥٢ وصيعودها عبر المشروع الناصري للنهضة والتحرو حيث مصر الموقع/الدور ودولة الأرض والمصنع ، ثم التراجعات التي أحدثتها الثورة المضادة بقيادة السادات في ١٩٧١ حيث قضى مصر الموقع/الدور وأصبحت دولة السوق ، الدولة/البئر وهي أيضا دولة الاستهلاك والدولة / الوساطة ، وكل ذلك أدى لتغيير الهسوية الاقتصادية لمصر من دولة منتجة للثروة القومية الى دولة يرتبط دخلها القومي بمتغيرات خارج الحدود : الأوضاع النقطية العالمية ، أوضاع الأقطار النفطية الداخية ؛ أوضاع الملاحة الدولية ، ويرصد ويحلل غالى شكرى لل ندوب التآكل والتدنى التي انعكست على بنية الثقافة والفكر المصرى لهذه التراجعات ، . .

به فكما يقول غالى شكرى فى آخر كتبه (الخروج على النص): (النبى أضع خطا فاصلا بين التكوين الاقتصادى – الاجتماعى السابق (دولة الأرض والمصنع – دولة الموقع/الدور – عسكرة المجتمع) والتكوين الطارى، (الدولة السوق – الدولة/البئر السلبى) ومن ثم كان لابد لى من معالجة الأشكال المعروفة الناجمة عن التغيير فى السلطة والمجتمع، كقضية الهوية الوطنية القومية، قضية الديمقراطية، وقضية الانقسام الثقافى) وهنا تقبض على جوهر منهج غالى شكرى النقدى ٠٠ « فالنص هو أحد أشكال المعرفة فى تناظرها ذهنية الأطر الاجتماعية التى تشكلت داخل مصر برفقة (السلطة الجديدة) الطارئة بعد الهزيمة والغياب النساصرى » ٠

﴿ مِنْ يَقُودُنَا هَذَا اللَّهُ لَلْفُضَاءَ الفكرى والنقدى لغالى شكرى فى المتمامة الواعى منذ بدايات ابداعة النقدى وجدل العللقة بين المثقف والسلطة فى مصر والعالم العربي ، وهو قد عانى ويلاتها •

به يقول غالى شكرى فى مقدمة كتابه الهام ( المثقفون والسلطة فى مصر ) : ( ربها كان هذا الكتاب مشروعا فى المخيلة منذ بدأت الكتابة ٠٠ وربما لم تكن أكثر أعمالى الآخرى الا اختيارات متسلاحةة لمجموعة من الاقتراحات حول علاقة المثقف بالسلطة بدءا من سلامة موسى وتوفيق الحكيم ونجيب محفوظ ، وطه حسين الى تجليات السلطة المختلفة فى اشكاليات الانتماء والمقاومة والجنس والنهضة والثورة المضادة والتخلف والارهاب والهزيمة كانت هناك محاور مضمرة حول علاقة المثقف بسلطة الدولة أو سلطة الرأى العام أو السلطة الدينية أو سلطة الأب والرجل والمحارم أو سلطة القيم الشائعة والأعراف السائدة والتقاليد والمحاربة المفعول ، السلطة الداخلية التي لا تكاد ترى حتى أننا قد لا نشعر

بوجودها ، ولا نظن أن هناك رابطة فى مكان خفى من ( الروح ) أو ( الضمير ) أو غير ذلك من مسميات تفرض نفسها أو نفرضها على أنفسنا بحكم التسلل التاريخي للوعى الى أعماق اللاوعى ، وبحكم السباق السرى للماضى فى صنع الذاكرة •

لله هكذا يتحول الصراع الصامت أو المعلن بين الذاكرة والمخيلة الى صراع العقل الجمعى بين استكمال السلطة الخارجية والبنيات الذهنية المتدة منها أو الموازية لها أو المتقاطعة معها ٠

﴿ وَفَى هَذَا الصراع يَتَخَذُ عَلَم اجتماع المعرفة موقعا مغايرا لتاريخ الأفكار أو النقد الأدبى ، بالرغم من التماهي المكن ملاحظته بين المنظومتين المنقدتين .

★ وعلم اجتماع المعرفة قد يكتشف في المادة المطروحة للبحث نوعا من سببية تاريخ الأفكار أو أحد مظاهر الغائية الجمالية ، ولكن يبقى اطاره المنهجي هو استقراء قوانين المعرفة من جملة التفاعلات المركبة والسباقات المتداخلة دون الحاجة الى براهين لاثبات فرضيته دون الاستدلال على قيمة غائبة أو مضمرة أو هدف غامض أو مستتر) •

★ ان غالى شكرى أقرب الى المدرسة الفرنسية لسيسولولجيا المعرفة في تحليلها الجهل مستويات المعرفة المتعددة وفي توجهها نحر حصوصيات الطاهرة) دون أن يعنى ذلك لحظة واحدة تخليا عن المنجزات التاريخية للفكر الماركسي ، بل يعنى أولا وأخيرا أن المادة المطروحة علينا للبحث تكشف في ثناياها عن قوانينها المستقلة ذات السيادة التي قد تصوغ في تعميم خبراتها المداتية ( نظرية ) تخص كل ثقافة وطنية ، تضيف بالخلق والابداع الى الرؤية الكاملة للثقافة الانسانية العامة ، أى أن سيسيولوجيا الثقافة الفرنسية لا تقضى بالضرورة والحتمية الى تبنى مقولاتها في رؤية وتقويم أية ثقافة أخرى ، ولكنها تتيح فقط للثقافات الأخرى فرصة الاستعانة بأدوات التحليل من شأنها اكتشاف خصوصيتها وأصالتها القومية ، والكشف عن ( الوجه العام ) الذي يمكن أن يتضمن قسمتها المبيزة ،

★ وبتلك الأدوات يطمع غالى شكرى لتأسيس سيسيولولجيا ثقافية عربية مستقلة ٠٠ وتلك هي فضيلة المدرسة الفرنسية الأولى ، أيا كانت مقدماتها ونتائجها التي تعنى الثقافة الفرنسية في المقام الأول .

له فى ضوء هذا الفكر المصرى الحديث يقول : « أستطيع أن أقول الن الأطروحة وما يليها من مشروع العمل الذى أخذت تعيش به ، تطمع لأن تكون لبنة فى بناء ( سوسيولوجيا الثقافة العربية ) وهو منهج التحليل

السائد على غالبية مؤلفاتى الأخرى فى نقسه الرواية والشعر وقفسايا (الانتمساء) و (التراث) وغيرها من محاور اشتملت عليها كتاباتى الأساسية عن طه حسين والعقاد ونجيب محفوظ وتوفيق الحكيم وسلامة موسى والآخرين، ولكننى بدءا من كتابى (مذكرات ثقافة تحتضر) ١٩٧٠ الى كتابى (التراث والثورة) ١٩٧٧ وهو الحلقة الرابعة فى تصميم مشروع العمل، وقدر لها أن تنشر قبل غيرها من الحلقات الخمس، حاولت الاهتمام بالصياغة النظرية لترسيخ أصول هذا المنهج فى رؤية النهضة والسقوط فى الفكر العربى الحديث وبخاصة رائده المصرى.

به على أننى فى ( الأطروحة ) الراهنة أردت القيام بتأصيل النتائج وتنظيم القوانين المضمرة داخلها فى اطار تاريخى محدد بالقرنين الأخيرين اللذين شهدا نهضة ما أو سقوطا ما ، لأن ( دولة ) ، ( الأول ) ونظامه و ( دولة ) الثانى ونظامه يتيحان بالنقد والمقارنة بينهما ، سياقا تاريخيا اجتماعيا ثقافيا قادرا على منح التفاعلات والمداخلات التى أثمرت النهضة والسقوط مناخا صالحا لقياس واستخلاص النتائج » •

للمعرفة العربية ، تتخذ من ظاهرة النهضة والسقوط في الفكر المصرى المعديث (مادة) لها ، لا أنها الظاهرة للمحور في توجهات الثقافة العربية المعاصرة ، ولأنهأ (يوصله) التقدم والتخلف في المجتمع العربي المعاصر ، ولأنهأ (يوصله) التقدم والتخلف في المجتمع العربي المعاصر ، وإذا كانت قد اتخذت من (مصر) هيكلا تاريخيا للبحث ، فلذلك أسبابه الموضوعية ، فمصر هي مرتكز النهضة والسقوط معا في التجربة العربية الحديثة ، دون أن يعتى ذلك لحظة واحدة ، تخليا عن معطيات النهضة والسقوط في مختلف الأقطار العربية ، بل وتشابك هذه المعطيات وتداخلها وتفاعلها المستمر مع المعطيات الرئيسية في مصر .

ولأن فكر النهضة والسقوط هو تشكيل بنيوى في هيكل المجتمع ، فقد كان التداخل بني الثقافة وغيرها من أبنية هذا المجتمع محترما ، كما أن استيضاح عناصر هذا الهيكل الاجتماعي لمصر الحديثة منذ محمد على الى جمال عبد الناصر من المواد الضرورية لرؤية المصادر والأصول التي تنبع منها النهضة والمصاب التي يؤول اليها السقوط ، فالحوار الاجتماعي للثقافة يشكل مسيرة التاريخ بمتابعة قوى الانتاج وأنماطه ووسائله وقيمه ، كما أن الحوار بين الشرق والفرب في مصر ، بتجلياته العسكرية والاقتصادية والسياسية والفكرية يشكل سلبا وايجابا مسيرة الحضارة ، أي أن ( الداخل ) غير المعزول عن ( الخارج ) هو عنوان التحليل كالملاقة المحدلية بين التراث والعصر وبين الماضي والحاضر ، بين الأصالة والتجديد .

لله لقد أنقذ غالى شكرى هذه الأطروحة وانشغل بتنظيم الفكر حول هذه القضايا لمدة ثمانى سنوات • كان المجتمع العربى خلالها ولا يزال يجتاز (أزمة) حضارية شاملة وعميقة ، وضاريه ، وكانت مصر ، كما هو متوقع ، مركز هذه الأزمة وعنوانها الرئيسى ، دون أن تتجاهل بقية مصادر هذه الأزمة في مختلف أقطار العرب بعناوينها الفرعية •

🖈 ويوازى التركيز على جدلية ثنائية فكر النهضة والسقوط في الفكر المصرى الحديث دراسة وصفية وبنية ثنائية الثورة والثورة المضادة في التاريخ المعاص ، ويعالج غالى شكرى بالتفصيل في كتبه ( الشورة الصادة في مصر ١٩٧١ - ١٩٧٨ ) التراجعات التي نمت على فضاء الحقل السياسي والاجتماعي في مصر ، ولما كانت (سيسيولوجيا المفارنة الفكرية) احدى أدوات التحليل الرئيسية في مشروعي النهضة والسقوط والثورة والثورة المضادة في تاريخ مصر الحديثة ، فمن سمات الخصوصية المصرية هذا التلازم الثنائي بين السلب والايجاب والمد والجزر ( داخل الظاهرة في الزمن الواحد ، لا بين الداخل والخارج ولو على فترات متباعدة ، فالتعايش بين الثورة والثورة المضادة ظاهرة جدلية في جوهر الحركة الاجتماعية المصرية والتطور الفكري أيضًا ، ولم تكن ثنائية ( الطهطاوي ) . ومحمد عبده الا المظهر التجريدي لهذا التناقض المركب ، وهي الثنائية التي تلاحظها على الصعيد السياسي مرتين على الأقل في ثورة ١٩١٩ التي وقف أسهر قادتها ضد عروبة مصر وضد اليسار الوليد ، وضد تجديد طه حسين ، بينما كانت هي الثورة الشعبية التي أنجزت تصريح ٢٨ فبراير ، ودستور ١٩٢٣ ، وفي ثورة ١٩٥٢ التي وقف أشهر قادتها مع عروبة مصر وضد الأحلاف الاستعمارية وضد سلطة التحالف الملكي \_ الاقتطاعي \_ الرأسمالي الكبير الى جانب القطاعات الأوسىع من الشعب وتحقيق الاستقلال الاقتصادى والسياسي والعسكرى ، وفي الوقت نفسه عجزت عن ايجاد انصيغة الصحيحة للديمقراطية ، ومصادرات حريات حلفائها الطبيعيين داخليا وعربيا ولم تكتشف النتائج الا مع الانكسارات والهزائم •

البية الطبقة المتوسطة وولادتها المسوهة من البداية وهى التى لعبت أخطر الأدوار فى صعود وانتكاس الثورة المصرية منذ عرابى و ١٩١٩ ، و١٩٥٢ الأدوار فى صعود وانتكاس الثورة المصرية منذ عرابى و ١٩١٩ ، و١٩٥٥ ابنسب متفاوتة فنجده يصل الى هذه النتائج الإجرائية! لقد ساعدت الثورة ( المصرية ) المضادة منذ البدء ، أنها اقترنت بالسيطرة الاستعمارية العسكرية المباشرة مع هزيمة عرابى ١٨٨٢ ، فقد أصبحت هذه السيطرة على مختلف المستويات ركيزة موضوعية فى الاقتصاد والمجتمع والسياسة والثقافة ، لقواعد الثورة المضادة فأقبلت ولادة الطبقة الوسطى المصرية مشوهة من البداية ، بهذا التداخل المعقد فى نسيجها الاقتصادى الذى يهيمن

عليه كبار ملاك الأراضي وكبار التجار والاحتكارات الأجنبية ، مما أوجه شريحة اجتماعية داخل الطبقة الوسطى نفسها ، تستفيد من الجانب المضاد لبناء الطبقة ككل ، المضاد لثورتها بمعنى أدق ، هذه ( البذرة ) الأولى في جنين البرجوازية المصرية لم يمت قط ، وبالتالي لم تستطع هذه الطبقة أن تنجز ثورتها في أي وقت ، في زمن سعد زغلول كانت ( البذرة ) حاضرة وأعلنت عن نفسها في عام ١٩٣٦ بمعاهدة التهادن مع الانجليز ، وبتوغل ( الباشوات ) في القيادة الفعلية - لحزب ( الوفه ) وفي زمن عبد الناصر كانت هذه ( البذرة ) قائمة وقد أعلنت عن نفسها مرادا ، ولكن. أكثر الاعلانات جذرية كان انقلاب ١٩٧١ ، وهو الانقلاب الذي استضاف عناصر اجتماعية جديدة الى مخالفه الطبقى ، ولكن جذوره الاجتماعية كانت غائرة في أرض الثورة ذاتها ولم تكن غريبة عليها مطلقاً في مجال المقارنة السوسيولوجية ، يمكن القول - المجازى بكل تأكيد أن عبد الناصر قد أعاد تأسيس الدولة الحديثة في مصر التي بناها محمد على قبل قرن ونصف ، وان انقلاب ١٩٧١ كرس نظاما جديدا يلخص العصور التي توالت منذ وفاة ابراهيم باشا وسقوط محمد على الى هزيمة الثورة العرابية، أى عصور عباس الأول وسعيد باشا والخديوى اسماعيل والخديوى توفيق ، ومن البديهي أن ( تلخيص عدة عصور ) تعبير مجازي للغاية ، ولكن المقصود به هو أن النظام الانقلابي الجديد في مصر السبعينات من هذا القرن يعكس نفسه في مجموعة من المظاهر الاجتماعية الثقافية ، نجد لها تراثا موصول الحلقات في النصف الأخير من القرن الماضي في تاريخ مصر ، تدهور الثقافة ، الارتباط بالغرب عن مصر عن العرب ، الاتفاق مع الاحتلال الى غير ذلك ، ولكن السمة النوعية الجــديدة التي يبدأ تاريخها بالاستعمار البريطاني وهزيمة عرابي تظل حاضرة ، وهي ولادة الطبقة الوسطى المصرية ، وفي داخلها تتعايش أسباب الثورة والثورة المضادة ٠٠ والفرق هو أن الثورة تسود أحيانا دون الغاء لنقيضها الداخلي ( بالاضافة الى الخارجي المزدوج: القوى الاجتماعية المضادة بطبيعتها للبرجوازية ، وهو أن تسود الثورة المضادة دون الغاء لنقيضها الداخلي والخارجي ، فالوضع الراهن منذ عام ١٩٧١ في مصر هو سيادة الثورة المضادة دون أن يعني ذلك لحظة واحدة غياب الثورة ، أي أن مصر السبعينات من القرن الحالي ليست مجرد ثورة مضادة ، فهذا التغير يختزل المجتمع في السلطة الحاكمة وحدها ، ولكن الرؤية السوسيوثقافية لمصر ككل تكشف خيوط الثورة في النسبيج الشامل للحركة الاجتماعية وفي ظل ( نظام ) الثورة المضادة ذاته . لذلك فالانحطاط لدرجة السقوط الحضارى ليس وصفا دقيقا لما آلت اليه مصر بعد عام ١٩٧٠ رغم كافة الطواهر ( الثقافية ) على هذا الانحطاط كالتفكير في تأجير هضبة الهرم وبيع مؤسسة السينما لأحد المقاولين العرب،

وانتعاش المسرح التجارى هذه كلها تغييرات عن احدى الشرائح الاجتماعية ( الطفيلية على الانتاج ) ولكن مصر تتسع فى الوقت ذاته لتغيرات أخرى عن البرجوازية المنتجة المتهورة مع غيرها من فئات البرجوازية الصغيرة والعمال والفلاحين بالاضافة الى قوى المعارضة خارج البلاد فى العواصم العربية وأوروبا التى شكلت ظاهرة الترويج الجماعى للمثقفين للمرة الأولى فى تاريخ مصر الحديث •

★ تلك كانت قراءة لمكونات وأبرز عناصر الخطاب النقدى لغالى شكرى نؤكد أنه مشروع نقدى نضالى يعبر عن استجابة واعية لقضايا المرحلة التاريخية التى نعيشها ويرتبط فى تلاحم بسياقات ومسار الحركة الوطنية السيمقراطية ٠٠ وهو استمرار تنويرى علمانى خلاق لتراث الأدباء الكبار لفكرنا النقدى منذ رفاعة الطهطاوى ومحمد عبده وطه حسين والعقاد ومندور ولويس عوض وهو بذلك يتصدى للرؤى النقدية الشكلائية التى تستغرق فى دراسة بنية النص الأدبى وتشكيلاته اللغوية الألسنية عازلة النص عن السياق التاريخي والاجتماعي لتجنب الصدام سم سلطة الطبقة والدين والتقاليد وهو يمنحنا في ظروف نضالنا منذ التدني والمهادنة والتبعية للغرب سلاحا فكريا نقديا يصبح الناقد فيه مناضلا من أجل تقدم وحرية سعيه ٠٠ ويتجاوز بذلك برجمايته السياسي النفعي الآني النظرة ٠

الحديث وجيل الثورة والثورة المضائية النهضة والسقوط فى الفكر المصرى الحديث وجيل الثورة والثورة المضادة ينبع من أسطورة البعث المصرية والتجدد حيث ينهض حوريس لينتقم من العقم والقهر (لست) ويحدد أسطورة أوزوريس ٠٠ وهي أيضا أسطورة العنقاء التي يتحدد وينبعث رمادها من نيران الشر والحقد ، وكما يقول غالى شكرى في نهاية كتابه (النهضة والسقوط في الفكر المصرى الحديث) مستخلصا دروس النضال الوطني الديمقراطي للشعب المصرى ٠

واليونان التصرت مصر عليهم بالمسيحية ، وعندما سقطت مصر المسيحية في براثن الرومان انتصرت عليهم بالمسيحية ، وعندما سقطت الدولة الاسلامية في الرومان انتصرت عليهم بالاسلام ، وعندما سقطت الدولة الاسلامية في براثن الامبراطورية العثمانية انتصرت عليهم مصر بالعروبة في عصر محمد على ، وعندما سقطت دولة محمد على في براثن الغرب الاستعماري بدأت مصر ثورتها المستمرة ، جنبا الى جنب مع الثورة المضادة في مسيرة حدلية واحدة من عرابي الى سعد زغلول الى جمال عبد الناصر ، هذا قدرها مع النهضة والسقوط كأى بطل تراجيدي تحمل الثورة في أحشائها جنين الثورة المضادة ، ويحمل نظام الثورة المضادة في داخله مقومات الثورة ، ولكن ليس كسيزيف تمضى مصر دورتها العبثية في الرجود ، تطلع ولكن ليس كسيزيف تمضى مصر دورتها العبثية في كل دورة تستضيف بالصخرة الى الجبل ثم تنحدر الى السفح ، كلا ، فهي في كل دورة تستضيف

عنصرا جديدا فتستحيل تركيبا جديدا وكيفا جديدا فالمسافة بين مصر الناصرية ومصر محمد على ليست مسافة طويلة في الزمان الموضوعي ، بل هي مسافة نوعية بين مصريين لا بين عصرين ، كيفت أشيباء من مصر الفرعونية وأشيباء من مصر الاسلامية ، ولكن جوهر الأشيباء هو ( مصر العربية الحديثة ) من محمد على الى جمال عبد الناصر ٠٠ لا زال هذا الجوهر يختزن في اللاوعي انتصارات وهزائم التاريخ ، ولكنه في العمق يتفاعل مع مكونات الحاضر ومقومات الستقبل . مكونات الاستقلال الوطني والعلمنة والديمقراطية ومقومات التحول بهذا التراث نحو الوحدة القومية ، والعدالة الاجتماعية .

﴿ هذا باختصار درس التاريخ والمستقبل الساقط على الحاضر ٠

# الفصل الثامن

# مدخل لاشكالية صراع الأجيال والخطاب الأدبى الجديد

★ من قلب العتامة والانهيارات والتفكك والتراجعات التى أحدثتها الثورة المضادة بقيادة السادات منذ أوائل السبعينات الكثيبة والتى نحصد الآن ثمارها المرة العقيمة ضد المشروع الناصرى للنهضة والتحرر والوحدة والعدالة مما أحدث خلخلة وشروخا دامية في البنى السياسية والاقتصادية والاجتماعية والثقافية التى تصاعدت في صعود ثورة ٥٢ بقيادة عبد الناصر ٠

★ من قلب هذه العتامة ولد وتشكل وتكون وتخلق جيل أدبي جديد أحدث ويحدث من الحساسية الأدبية والرؤية الابداعية والمنجزات التعبيرية محاولات تجريبية ما زالت تتابع وتفيض في ثراء لتشكل مشهدا أدبيا له أونه وايقاعه وقاموسه اللغوى ورؤيته المشخصة التي تتشكل في انقطاع واتصال ، ونفى واثبات مع جيل الستينات ، جيل مرحلة صعود الثورة وانتصاراتها الوطنية والقومية ، وهو أيضا الجيل الذي استشعر بحساسيته الأدبية ووعيه السياسي مقدمات وارهاصات نكسة وهزيمة ٦٧ بعاني رغم انحيازه لزعامة ووصاية عبد الناصر البونابرتية الصدام مع الثورة وأجهزتها الأمنية والبوليسية ولم يفلت واحد من أبرز أبنائه من تجربة المطاردة والاعتقال ، وفقدان الاطمئنان ٠

♦ وقد حكم قانون الاتصال والانقطاع والاثبات والنفى اشكالية صراع وصدام الأجيال على فضاء الحركة الأدبية المصرية منذ العشرينات بين جيل الستينات وجيل الأربعينات جيل انتفاضة لجنة الطلبة والعمال فى صعودها ضد ديكتاتورية اتحاد الصناعات بزعامة اسماعيل صدقى والقصر والاقطاع والاحتلال الانجليزى ، وبين جيل الأربعينات وجيل الثورة الوطنية والنهضة القومية فى ثورة ١٩١٩ وجيل عصر الأحياء الرومانسى جيل ثورة عرابى وهزيمتها .

﴿ ولا يمكن عزل وفصل جوهر وهوية جدلية صراع الأجيال الأدبية واكتشاف قيمة واسهام ما أضافه كل جيل من انجاز ابداعى فى مستوى الرؤية والبناء التشكيل والأسلوبية التعبيرية عن مسار وسياق وتحولات وتناقضات الحركة الوطنية الديمقراطية وعن طبيعة تاريخ المنطقة العربية وعن تغيرات اللوحة العالمية •

لله فكلية القضايا السياسية والاقتصادية والاجتماعية وهموم النورة الوطنية وطموحاتها في تعاقبها بين الصعود والانكسار والمد والجزر ، منذ ثورة عرابي ومرورا بثورة ١٩١٩ حتى ثورة ٥٢ وانكسار وحصار المشروع الناصري ٠٠ وسيادة التبعية للولايات المتحدة الأمريكية والانفتاح والفساد وشركات توظيف الأموال وصندوق النقد الدولي والمهادنة والصلح مع العدو التاريخي والحضاري الاسرائيلي وهي في التحليل الأخير ثورة البرجوازية الصغيرة والتي قادت وساومت وخانت جماهير الشعب الغفيرة الذين دفعوا ثمن الثورة ضد الاستعمار والملكية والاقطاع والرأسمالية ب كل ذلك يشكل المرجعيسة السوسيولوجية الأساسية للبني والصياغات ونسق الظرف والأساليب والقوالب الأدبية ومفاهيم علم الجمال ، ولكنها ليست في التحليل الأخبر مرجعية أو علاقة آلية ميكانيكية ــ لأن تحولات النسق والطراز الأدبى والتعبيري يعتمه ويشترط دور الذاتية الفردية للمبدع، لأنه ورغم أنه صوت وضمير شعبه وأمته يحمل تراثه وقيمه وأساطيره ومثله ومعتقداته ويعانى كل مشكلاته الحياتية الآنية الاأنه في تعبيره الأدبي والفني يتجاوز الامكانات المحددة للواقع التي تدرسها العلوم الطبيعية الانسانية ٠٠ يتجماوزها الى الامكان والمحتمل والمفارق للحظة التاريخية الحاضرة فالأدب والفن هو الواقع مشخص في حركة صيرورة وهو قراءة وابحار في أفق المستقبل اللامحدود والبعيد انه يحيل اللحظة الآنية إلى ما يمكن اعتباره الأبدية • ومن هنا تتم عملية السيطرة على الضرورة الاجتماعية وبالتالى تغيير الواقع •

للجيال وطبيعة وسمات ومحددات الخطاب الأدبى الجديد سنحاول مناقشة بعض الاشكاليات والقضايا الخلافية والتى على ضوئها يمكن الوصول الى رؤية علمية عميقة لهذه الاشكاليات الخلافية المطروحة على فضاء الحركة الادبية الآن وبالحاح .

ا ــ هناك خلط مزعج فى الأوراق والمفاهيم ولغو وطحن بلا عجين يتعلق بالتحديد العلمى الدقيق لمصطلح الأجيال أدى الى فوضى فى استخدامه وترديده ببغائية • فما دام هناك جيل للستينات فلابد أن يظهر جيل للشمانينات والتسعينات أى كل عشر سنوات يظهر جيل ويبقى الجيل

السابق في حين أن مفهوم الجيل في اعتقادى يعنى ان هناك خصوصية لأى تعريف تكتسب أهميتها من التاريخ والمجتمع واللحظة الحضارية ٠٠ فتشكل وتكون وظهور جيل أدبى جديد يعبر ويرتبط بتغيرات جدرية تحديث في بنية ونسق الواقع الاقتصادى والاجتماعي والسياسي وهو ثمرة تعديلات حضارية وطبقية في جدل العملية الاجتماعية ٠٠ يتم كل ذلك في اطار تغيرات العالم وتقدم واكتشاف نظريات جديدة في العلوم تؤثر على مفاهيمنا من الواقع والكون والوجود ٠٠ يجانب التقدم المذهل المطرد في التكنولوجيا وثورة المعلومات والاتصال ٠٠ وكل هذا يشكل ويطرح حساسية ورؤى مديدة لقضايا الأدب والاساليب التعبيرية والأسلوبية وبالتالي يعيد كل جيل من موقفه هذا المتقدم النظر واعادة تفسير تراثه من الأشكال الأدبية واليسات السرد الروائي والتشميكيل الشعرى ، ومعنى الأدب وموقف الكاتب ٠٠ الخ ٠٠

ان الجيل باختصار تجربة ورؤية ١٠ الجيل الثقافي هو الجزء الطليعي من الجيل الزمني ، وليس كل الجيل ، وليس المقصود وحدة التجربة أو وحدة الرؤية ، وانما المقصود هو التجربة الرئيسية (الثورة للهزيمة للحرب الحرب الغ) والرؤية المحورية (الرفض للانتماء للحرية) وكلاهما يتنوع ويتعدد ويتجلى في مثات التجارب الابداعياة والرؤية المسخصة .

### ٢ - اشبكالية الجابلة:

ولأن الحقب التاريخية في أغلب الأحيان متداخلة وليس ثمة قطع واضح وحاسم فيما بينها ، فهذا يطرح اشكالية وجود تجاور بين أكثر من جيل في مرحلة تاريخية مجددة ، يشتركون في معايشة ومعاناة هموم وقضايا وتساؤلات يطرحها الواقع الداخلي والخارجي ، وبالتالي ياتي ابداعهم اجابة على تساؤلات الواقع ، وقد يكون كاتب منتسب لجيل جديد أدنى تقدمية وموهبة فنية من كاتب من جيل سابق ، فالعبرة ليست بالسن بل بمستوى احكام البناء الشكلي وعمق الرؤية الفنية وصدقها وقدرتها على قراءة جدل الواقع واستشراف المستقبل ، بلغة الفن غير المساشرة ،

# : اشكالية النامج النقدية

لقد صاحبت ابداعات السبعينات في الشعر والقصة والرواية بروز وهيمنة المناهج الشكلانية وبالذات اتجاهات المدرسة البنائية ٠٠ وساعد على ذلك أن التراجعات التي أحدثتها الثورة المضادة للمشروع الناصري وجهت ضربتها لاتجاهات الماركسية والواقعية في النقد وأعلنت الحرب

والتجريدية تعزل النص عن سياق الواقع والتاريخ وتبستغرق في البناء والتجريدية تعزل النص عن سياق الواقع والتاريخ وتبستغرق في البناء والتشكيل اللغوى فتتجنب المواجهة مع الواقع والصدام مع السلطة فقد الدين خاصة في مجلة فصيول في عهدها الأول ، عهد عز الدين اسماعيل .

ان التيارات النقدية الشكلية وحيدة الجانب في النظر والتناول والغارقة في التجليل اللغوي ، وتأمل ماهية اللغة في مستوياتها المختلفة والتأمل البنائي في النص وفقدان الثقة في نظرية المحاكاة بفعل الشك الذي يحيط يقدرة البشر على التوصل الى المعرفة على المستوى الأنطلوجي (أي معرفة العالم وما يجتوي عليه هذا العالم من ظواهر من جانب وقدرة اللئة على محاكاة موضوع المعرفة من جانب آخر) .

وتفرط وتغالى هذه الاتجاهات الشكلانية في إيراد عبارات غامضة مجانية كالقول بان الشكل هو الذي يولد المضمون لا العكس ويحطم اللغة من الداخل والاعتماد على الحرف وعلامات التنصيص من وهذا جعل بعض قصائد جيل السبعينات تجربة غامضة لشعور غامض الأساس هو الايقاع النابع من أعماق مجهولة لدى الشاعر وقد التقى هذا الاتجاه مع طبيعة كتاب السبعينات الذين صدمتهم هزيبة المسروع القومي وفوضى النظام السياسي الساداتي وكل الانهيارات وفقدان الاتجاه وسيادة الفردية والشعور بالاحباط والعزلة والانسحاب للداخل عن أبي أبي أرى ردا على هذه الاتجاهات الشكلية والبنائية الدفاع عن المنهج النقدي الذي يقوم على الدراسة السيموطيقية أو الأسلوبية بمنظور اجتماعي وتحليل للخطاب اللغوى الاجتماعي أو اللهجات الجماعية هي في النص على اعتبارها بني المنوي المحالية الماهية تحمل خصائص اللحظة التاريخية التي تنتمي الميها فين تحليل الأسلوب أو اللغة داخل النص نصل إلى الدراسة التركيبية فين تحليل الأسلوب أو اللغة داخل النص والمجتمع في نفس الوقت والدلالية المتكاملة القادرة على كشف النص والمجتمع في نفس الوقت والدلالية المتكاملة القادرة على كشف النص والمجتمع في نفس الوقت والدلالية المتكاملة القادرة على كشف النص والمجتمع في نفس الوقت والدلالية المتكاملة القادرة على كشف النص والمجتمع في نفس الوقت والدلالية المتكاملة القادرة على كشف النص والمجتمع في نفس الوقت والمدلالية المتكاملة القادرة على كشف النص والمجتمع في نفس الوقت والدلالية المتكاملة القادرة على كشف النص والمجتمع في نفس الوقت والمدرو المناس والمحتمية في نفس الوقت والمناس والمحتمل في المتحدد والمحدد والمحد

هذه الرؤية النقدية تمنينا حق الاقتراب من تجربة الخطاب الأدبى في السبعينات وتنقذه من براثن الغموض وانعزال عطائه عن مهمات ملحة يطرحها الواقع المتدنى المهادن التابع الذي نعيشه وقد مارسناه في التطبيق في الرواية والقصة القصيرة عند جيل الستينات والسبعينات ونمارسه الآن على أبرز أصوات شعراء السبعينات شعراء للحداثة والرفض (انظر كتابنا - تحولات الرواية العربية المعاصرة) • • ( ودراستنا عن شعراء الحداثة بمجلة القاهرة ) • •

فى ضوء هذه الإشكاليات التى تعرضنا لها على قدر اجتهادنا \_ يمكن أن نحدد خريطة وسمات ومحددات المشهد والخطاب الأدبى فى السبعينات وما يحدث فى قلبه من تفاعلات وغليان ابداعى •

فمن الواضح لكل ذى بصيرة أن جيل العشرينات قد اختفى من الساحة ومات معظم رموزه وأصبح تراثا ، أما جيل الاربعينات والخمسينات فقد أعطى كل ما عنده وقال كل ما لديه ، وغيب الموت أعظم وأرقى أصواته لم يبق منه الا عدد يعد على أصابع اليد ، كف عن العطاء باستثناء واحد أو اثنين يصارعان الزمن ببسالة ، أستثنى هنا نجيب محفوظ الذى يكتب من وقت وآخر قصة قصيرة يودع بها الحياة والفن والرحلة المجهدة المخلاقة الملحمية التي شكلت أساس الرواية العربية ٠٠ أطال الله عمره ٠٠ وأستثنى فتحى غانم وادوارد الخراط الذى انفجرت موهبته في السنوات الأخيرة في عطاء خصب يحتاج مناقشة نقدية على مستوى التجريب الذي يحدثه في معمار وخطاب الرواية الجديدة وأسلوبها غير أن هؤلاء محكومون يعدائه في ابداعهم بنسق رؤية جيلهم رغم تمردهم و تجددهم المثير للاحترام ٠٠

ويبقى أن نذكر فى الشعر من جيل الخمسينات الشاعر الناقد أحمد عبد المعطى حجازى الذى نادرا ما يعطى شاعريته حقها فى التفجر والعطاء، لقد استغرقته المساهمات النقدية والكتابات الصحفية ، وحرمنا من أعذب وأصلب الأصوات التى عرفها شعرنا المعاصر ، شعر الحلم القومى وطموح معادلة النهضة .

ولم يبق في الساحية كأنشط مسدعين الا جيل الستينات والسبعينات والسبعينات

ولسوف تحدد ملامح ابداعاتهم في الرواية ، والشعر ، والقصية

# أولا: في الرواية:

لقد تكاملت صورة الابداع الروائي لجيل الستينات وظهر معظمه في السبعينات و صحيح أن بدايات الأعمال الرائدة لهذا الجيل كتبت في الستينات وأبرزها « تلك الرائحة » لصنع الله ابراهيم « وأيام الانسان السبعة » لعبد الحكيم قاسم ، « والزيني بركات » لجمال الغيطاني ، الا أن كلية عطائهم تمت في السبعينات وما أعقبها ، لذلك يصعب الفصل بين جيل الستينات وجيل السبعينات في الرواية غير أن جيل الستينات وكما يتضح في الثلاث روايات التي أشرنا اليها كان يتصدى في رواياته لمأساة يتضح في الثلاث روايات التي أجهزة المخابرات في بداية تأسيس السلطة الناصرية لدولتها و ركان معظم كتاب جيل الستينات أعضاء في تنظيمات الناصرية لدولتها و ركان معظم كتاب جيل الستينات أعضاء في تنظيمات ماركسية والشلائة الذين ذكرناهم عانوا بنسب مختلفة تجربة الاعتقال والماردة وفقدان الاطمئنان لذلك كانت الرواية لدى كل منهم ، برغم والماردة الباد والبناء التشكيلي والنهج الابداعي خاصة في الأسلوب

التراثى الذى يستند على التاريخ وكتب السير والتراجم عند جمال الغيطانى والدى ميزه ، الا أن الرواية عندهم وعند معظم جيل الستينات كانت أداة واحدى أهم الوسائل التى يمكن من خلالها (قراءة) مجتمع ما ١٠٠ انها تقرأ المجتمع بتفاصيله وهمومه ، تقرأ حياة الناس اليومية وأحلامهم وتحاول أن تشير الى مواضع الألم والخلل ، انها تفعل ذلك بطريقة محتلفة عن الوعظ والارشاد ، كما تلجأ الى تجميل القبع والهروب منه ولا تخاف القضايا الساخنة أو الحرجة ، وانها تلج الى أعماقها وأن يكون أغلب الأحيان بطريقة غير مباشرة ، والرواية حين تقوم بذلك تقول الكثير الى أن تصبح كالمرأة التى يرى فيها السعب نفسه ، اذ تحكى المهانة والألم والصبوات ودون رغبة التعليم ، والانسان حين يرى نفسه بوضوح ، حين تتبدى له همومه عادية صارخة ، وبهذا المقدار أيضا ، وحين يكتشف كم هم معطبون حكامه وكم هم خائرون وأنانيون ، وكم هم قساة أيضا ١٠ لابد أن تتحرك انسانيته ومشاعره ، ويصبح في النتيجة أكثر وعيا وأكثر احساسا ، وهذه عي الرسالة التي تريد الرواية أن توصلها .

ولقد كان موقف كتاب الستينات معقدا من ثورة ٥٢ فى صعودها فى مرحلة عبد الناصر ٠٠ كان مع وضد ، انبهار بالاجراءات الثورية التى غيرت الخريطة الطبقية وثورة التصنيع والتعليم وقيادة حركة التحرد القومى والقومية العربية وضد الدولة البوليسية وسطوة النظام الشمولى وعبادة الفرد وهزيمة ٦٧ ٠

لقد أعطى هذا العصر البطولى الفرصة لأفضل أبناء البرجوازية الصغيرة والعمال والفلاحين كى تترجم بشكل مباشر مثاليتها البطولية الى واقع وكى تحيا وتموت ببطولة فى تطابق مع مثلها ثم انتهى هذا العصر البطولى برحيل عبد الناصر وعودة الثورة المضادة والطبقات القديمة وحيتان الانفتاح الاقتصادى والتسبيب والفساد السياسى وأصبحت هذه المثل مجرد زينات سطحية وكماليات زائدة بالنسبة لحقائق الحياة اليومية الراشدة ، وامتد الطريق الرأسمالى يستأنف دوره لحصار المكتسبات التقدمية لثورة والمتد الطريق الرأسمالي يستأنف دوره لحصار المكتسبات التقدمية لثورة الطلائع البطولية أن تختفى لتفسيح مكانا للمستغلين المنحطين الطفيليين من المضاربين والمحتالين الذين أجهضوا نصر أكتوبر ٧٧ وحولوه الى مشاريع استثمارية استهالاكية طفيلية ، وشركات لتوظيف الأموال وبنسوك أجنبية ١٠ الخ ٠

والآن لم يعد الانتفاع وراء المشل ، تلك المشل ، التي كانت نتاجا ضروريا للمرحلة السابقة • أمرا مرغوبا فيه من أحد ، وكان لابد أن

ينقرض ممثلو تلك المرحلة من الجيل الشباب الذي ترعرع وسط تقاليد. العصر البطولي •

ولقد كانت حتمية انهياره وفشيل الطاقات التي ولدت في مرحلة الثورة وعصر عبد الناصر موضوعا مشتركا في كل روايات جيل الستينات وما تلاهم من أجيال والتي دارت معظمها حول زوال الوهم في تلك الفترة و

غير أن البعض من كتاب الستينات هادنوا الأوضاع الجديدة المتردية وتكيفوا معها واحتوتهم المؤسسة الرسمية ، وارتدوا الأقنعة ، والبعض منهم أصبح يكرر نفسه ولا يتجاوز بداياته المبشرة .

أما كتاب الرواية من جيل السبعينات فقد عايشوا الانهيارات والهزيمة والصلح مع اسرائيل بعد اجهاض نصر أكتوبر ٧٣ ٥٠ وفقدوا الانتماء واستسلموا لليأس وأمراض الفردية وانعكس كل ذلك على رؤيتهم للرواية ٠

ان الانسان في رواياتهم انفرادي بطبيعته ، غير اجتماعي ، وغير قادر على اقامة علاقات مع الكائنسات البشرية الأخرى ، ينطبق هنا وصف (هايدجر) للوجود الانساني على أنه (قذف الى الوجود) ويؤيد مسذا الموقف لا الى استحالة اقامة علاقات مع الأشياء أو الإشخاص فقط بل الى استحالة تحديد أصل الوجود الانساني وهدفه ، بحانب انكار الصفة التاريخية للانسان .

وهذا الانكار للتاريخ يأخذ شكلين مختلفين في الأدب التجريبي أو محاولة الطليعة عندهم:

فأولهما - ينحصر البطل بشكل صادم داخل حدود تجربته نفسها ، فليس هناك بالنسبة له ولا بالتسبة لخالقه - فيما يبدو - أية حقيقة موجودة مسبقة وراء ذاته تؤثر عليه أو تتأثر به .

وثانيهما - يكون البطل نفسه بدون تاريخ شخصى • فقد قذف به الى الوجود بلا معنى وبلا قدرة على فهم كنه هسذا وهو لا يتطور من خلال اتصاله بالعالم فهو لا يشكله ولا يتشكل به • والتطور الوحيد الذى يحدث فى هذه الرواية السبعينية هو الكشف التدريجي عن الوضع الانسساني ، فالانسان هو ما كان عليه على الدوام وما سيكون عليه على الدوام ، والروائي أو الذات الفاحصة في حالة حركة ، والواقع المختبر في حالة تمرد ، ان طنيعة كتاب السبعينات ينحون في خطابهم الروائي الى القيم الحداثية الاساسية ، مثل الاقتصار والسخرية واللاشخصية والتلميح ، والتناول الحاذق التشكيلي والطفرات المتطرفة والتجزىء وعدم الاستمرارية •

على أنه يجب التحفظ من أخطاء الوقوع في صياغات جامدة لمفهومات ميكانيكية عن الرواية ومعنى الأدب ، وجدل العلاقة بين الشكل والمضمون ونشأة وتطور الصور الطرازية بمنطق باطنى خاص بلغة الفن فنحن اذ نشير الى نصيب الفن والأدب في تكوين وجهات النظر الى العالم لا نعنى بذلك أن النشاط الابداعي مرتبط على الدوام بالحاجات العملية أو ننكر أن من سمات الفن المتميزة كونه على وجه التحديد متحررا من برائن الحقيقة الراهنة ، غير أن مناقشة أبعاد الموقف الفكرى في خصوصية أدبنا المعاصر أن نراها أوضع وأعمق في اطار الكلية ، بمعنى آخر في مستوى تأثرات أدبنا بالتيارات الحديثة في الأدب العالمي .

### ثانيا: الخطاب الشعرى للسبعينات:

ان جيل شعراء السبعينات وليد وطرح ما يعتمل ويمور في قلب جدلية العملية الاجتماعية الصرية العربية وهو يعبر عن ويلات وتفجرات هذا الواقع من أجل تجاوزه ومن هنا كان عليه أن يتجاوز موجة الحداثة والتجديد التي أحدثها جيل الخمسينات جيل عبد الرحمن الشرقاوي وصلاح عبد الصبور وأحمد عبد المعطى حجازي لقد كان اسهام عبد الصبور وحجازي في تحطيم عمود الشعر التقليدي وتأسيس شعر التفعيلة وثورة العروض ٠٠٠ وقد جعلا من الشعر أداة عمل وقانون انقاذ ومفتاح حياة ، واحتل شعرهما الثوري القومي مكانة غائرة في وجدان الشعب المصرى العربي لأنه كان التعبير الشعرى المجيد عن الحلم القومي وقيام مشروع النهضة الناصري التحرري وكانا في نفس الوقت أول ضحاياه وحصاره واكساره ١٠٠ ولقد حمل الراية كل من أمل دنقل ومحمد ابراهيم أبو سنة وأضافا لقاموس الشعر الحر كل بنهجه المميز وصوره ومجازاته في حين وأضافا لقاموس الشعر الحر كل بنهجه المميز وصوره ومجازاته في حين

ولقد أنجز شعراء السبعينات على تباين مناهجهم ورؤيتهم المستقلة بعضا عن بعض ما يمكن اعتباره حساسية جديدة حيث تتصارع الوحدة الوزنية الجديدة لقوة الأحاسيس الكامنة عند الشاعر لدى كتابة القصيدة فتطول أو تقصر طبقا لنوعية أفكاره ، والشعر الناجم عن هذا لا يقبل نظاما آخر غير الوزن تفرضه هذه المشاعر وتكون النتيجة ترجمة كلامية لموسيقى الوزن الكامنة في أعماق الشاعر ، وأمام هذا العنصر الجديد المتمثل في الدفقة الخاصة بالجملة التي لا تخضع الا للمشاعر التي تمليها تتراجع العناصر الوزنية التقليدية مثل القياس والعروض والوقفات ١٠٠ الخ ٠

وينطبق على اسهامهم هذا قول ( جوستان كان ) و ( رينيه دى جاردان ) : « أنهم رموا الى ابتكار فن كلامي ينصهر فيه سلطان الكلمــة وسلطان الوسيقى من أجَل أن تنصاع القصيدة لارادة الشعر وليس الشاعر

لارادة القصيدة ، فكل حالة نفسية أيا كانت ضاّلتها وكل حاجة ابداعية حاطفة ، لابد أن يقابلها تجسيد مناسب خاطف أيضا وفريد في نوعه » •

ان هذا يؤدى أن تصبح القصيدة لقاء بين شكل يتهدم وشكل ينهض وتصبح انبثاق أشكال لأنها انهدام أشكال والحياة نفسها تصبح كالقصيدة شكلا وليس الشكل تمثيلا نقليا أو وصفيا انه فضاء خارجى يحتوى فضاء داخليا وهو فيما يحتويه يوحى بأبعاده ( انظر دراساتنا الشاملة للخطاب الشعرى لكل من حلمى سالم وحسن طلب ووليد منير فى أعداد يوليو ، أغسطس ، ٩٣ ، ما يو ٩٤ لمجلة القاهرة ) •

### ثالثًا: التجريب في القصة القصيرة:

في بداية الستينات وصعود مد ثورة ٥٢ وازدهار وطموح المشروع الناصرى للنهضة والتحرر حدثت تعديلات طبقية جذرية هي قلب المجتمع النصرى وكانت التغيرات السياسية والاقتصادية والاجتماعية جذرية وسريعة الايقاع تهدم مجتمعا قديما ونظاما متهرئا بمؤسساته وقيمه ومثله وتبني أسس مجتمع جديد ونظام جديد له توجهاته وشعاراته لم تتشكل ملامحه بعد، فأدى هذا الى القلقلة والحديرة والتمزق ، لم يعد المجتمع مستقرا فانعكس هذا على بنية ونسق الأشكال والطرز الأدبية وعملية التعبير الوجداني المتخيل والمسخص ، وكانت القصة القصيرة أقسرب الأشكال الأدبية لرصد ايقاع التغيرات والتحولات السريعة الايقاع ، فهي كنقطة على منحني الطريق ترصد كل الاتجاهات وكنقطة سريعة ومن الوحدة والتركيز والتكثيف قادرة على التقاط وتحليل والتعبير عن نماذج وأحداث لوحة التغيير العريضة ، في حين أن الرواية كشكل بابورامي مرن ملحمي أقرب الستيعاب والتعبير عن المراحل المستقرة من التاريخ \*

ولهذا كان جيل الستينات في القصة القصيرة قادرا بحكم تكوينه ومعاناته مع هذه التحولات الثورية الفوقية قادرا ومؤهلا على احداث ثورة وتجريب في بنية وشكل القصة القصيرة ٠٠ وتدفقت بغزارة الابداعات القصصية لتشكل لها وجودا بجانب أضخم عبقرية وموهبة قصصية عرفتها قصتنا المصرية القصيرة وهو أمير القصة يوسف ادريس ، فلقد كان ابداعهم تحديا له ٠

فلم يعد معظم الذين أسهموا في ابداع هذه القصة الجديدة من جيل الستينات يستجيب لحاجة سرد حكاية ، وخلق أشخاص ووصف أخلاق وأرساط اجتماعية ، فالواقع هنا يقدم في حضور ، ككل يمكن لمسه كاملا في آية ناحية من نواحيه غير أنه ليس دائما واقعا مألوفا آليا في تتابعه المكانى والزمانى ، بحيث يثير الاطمئنان الكاذب لدى القارى ، بعيث بن هو

واقع غامض يبعث على الحيرة والتساؤل ، تتجرد فيه الأشياء والكائنات والأحداث من العلاقات المألوفة دون أن تتخذ من ذلك مظهرا شجيا ٠

ان نظرة الى الانسان والعالم محددة ومجزأة قد أخلت مكانها النظرة ادراك الانسان والعالم بكليتهما ، انها نظرة معادية للرومانسية الواقعية ، فهى تعتمد على الوعى الكامل والصراحة الشاملة وتعطى نوعا من الامتياز للا يليق البوح به مهما كان قاتما وخسيسا باعتباره الأكثر دلالة والأعمق ايحاء ، ويبدو أن وقوف الخلق الابداعي واصطدامه وجها لوجه أمام وجدان مهمل وعاجز وأمام واقع تاريخي في مرحلة الصسنع ، واقع يبدو صامتا ومرهقا ، ويبدو أن كل ذلك قد حتم التجريب والتخلص من نسق قصة مو باسان ، وتشيخوف ، وهنري جيمس ، وهمنجواي ، الغ ، وبدأت المغامة في رحلة الاستقصاء غير المحدودة عن آلية تعبيرية متلائمة مع ذبذبات وزخم الواقع المصرى ، وسط اللوحة العريضة للواقع الانساني المتغير و

لقد أصبحت الكتابة القضصية هنا قاعدتها البساطة ، فكأنها محضر ضبط واتجهت المحاولة التعبيرية لأسلوب التكوين والتجسيد والتشكيل لحضور التجربة المسرودة ، يستفاد هنا لأقصى مدى من منجزات فنون أخرى كالتركيز والايحاء فى القصيدة الشعرية ، واستعادة تعبيرات موسيقية نتعمد تكرار ألفاظ تجريبية تكشف أبعاد المعنى المختبىء والتقطيع فى السرد والاستغناء عن تتابع جزئيات الحدث بآلية زمانيا ومكانيا فالقاص لا يقدم كل التفسيرات المطلوبة ، ولهذا وقع يشبه الانطباع الذى تعطيه لنسينما بعض الصور المفاجئة ، حين تتأخر فى فهم علاقات القربى أو لنسينما بعض الصور المفاجئة ، حين تتأخر فى فهم علاقات القربى أو المصلحة بين مختلف الشخصيات التى تمر على الشاشة ، ان كل ذلك يشير الى أن التخيل الأدبى قد أصبح يعتبر عرضا نموذجيا للوعى لا كمشهد يتفرج عليه لكن هذا الوعى لا ينطبق على السيكولوجيا ، لقد حل وصف يتفرج عليه لكن هذا الوعى لا ينطبق على السيكولوجيا ، لقد حل وصف موقف الانسان فى وضعه الانسانى محل الولوج الى أعماق ضميره ، وصف علاقته بالكون و بالوجود و بالتاريخ و بالغير ،

ويمكن أن ينطبق على تجربة جيل الستينات فى القصة قول الناقد الفرنسى (ر ٠ م ٠ البيريس): «ان ما يميز الكتاب (الجدد) هو رفضهم التنقيب فى واقع سبق تعريفه وتحديده (حياة الأسر الداخلية تقاليد هذه الطبقة أو تلك ، أو تقاليد هذا الاقليم أو ذاك ، الحالة المعنوية لامرأة تعسمة فى زواجها ٠٠ النج » ليمثلوا تحت شكل نخيل روائى أو مسرحى ملتبس ، وبكل تمزق مشسكلة لم تتوصل البشرية بعد الى الاتفاق على حدودها ، وأمام الأبدية القيمة الحقيقية للشرف والاستقامة » (١) و (٢) ٠

تلك كانت اضافة وانجاز جيل الستينات في الرؤية والمبنى للقصة القصيرة المرية ، فماذا حقق جيل السبعينات تجاوزا والأجيال المتوالية من

تمين ، اعتقد ومن واقع رصدى لابداعهم · · انهم استمرار خلاق وجرى الهذا الانجاز مع الأخذ في الاعتبار بفير القضايا الحياتية والهموم وتجددها وهي التي تشكل فضاء القصة عندهم ·

وصحيح أن القصة القصيرة عندهم اقتريت أكثر من الشعر في صوره وايقاعاته وموسيقاه اللغوية ومجازاتها وتعدد أصواتها واستحداث آليات للسرد أكثر حداثية ، والاقتراب أكثر من منجزات الفن التشكيلي والسينما مع موضوعات وجودية وعبثية وفنتازيا وخلط الحلم بالواقع وكابوسيته ، وكانوا بذلك احتجاجا على تهرؤ وتدنى الواقع السياسي والاجتماعي والأخلاقي الذي نعيشه الآن ٠٠ غير أن العصر والزمن عصر وزمن الرواية وليس عصر القصة القصيرة ١٠ لتشابكات الصراعات الانسانية والمصائر وتحولات العالم والواقع المحلى ، واحتدام الحوار مما يسمح للرواية التي لديها القدرة على قول كل شيء ، وخلط التاريخ والشعر والتخيل وعلم الاجتماع ، والدراما على التعبير عن الواقع وتحولاته وصيرورته فهي ملحمة العصر .

انتا في النهاية وبعد أن حاولتا تحليل اشكالية وجدلية صراع الأجيال وقراءة شمات وهلائم الخطاب الأدبى الجديد ، نصل الى قناعة أولية ، أن هذا الخطاب الأدبى التجديد المستقبلي يقدمه ويضنعه بكبرياء ونبل كل من جيل السبعينات والرفض والخداثة في الفراية وأيضا جيل السبعينات والرفض والخداثة في الشاعر وهو يختاج لجهد نقدى يرتفع لمستوى هذه الطاهرة التي تؤكد أن الشخصية الصرية بميزائها الخضاري قادرة على تجاوز الاستلاب والقهر والتدنى وأمراض التبعية والمهادنة التي تصنعها البرجوازية المضرية التي ما ذالت تتمسك بالة الدولة مع دول النقط التي تصدر فكرها السلمي الظلامي وتتصيد المثقفين والكتاب في مجلاتها وصحفها الملونة واغراء الدولان غير أن المستقبل يصنعه ذائها من يحافظون على التراث الديمقراطي المقلاني للثقافة المصرية ، وهذا هو حكم المستقبل الساقط على المتراث الديمقراطي المقلاني المتقافة المصرية ، وهذا هو حكم المستقبل الساقط على

انظار:

<sup>(</sup>١) البحث عن طريق جديد للقصة القصيرة - عبد الرحمن أبو عوف - هيئة الكتاب ١٩٧٩

<sup>(</sup>٢) مقدمة في المقصة القصيرة \_ عبد الرحمن أبو عرف \_ ميئة الكتاب ، ١٩٩٢ .

# التنوير يواجه الظلام

العامة للكتاب) بيث المثقفين المصريين وبجهه ووعى المسئول عنها د. سميد سرحان، بنشر واعادة طبع كتب التنوير العقلانية والفكر العلمى التى صدرت فى أوائل القرن العشرين بجانب مساهمات أجيال أخرى تحمل الشعلة والراية بشجاعة .

# ل ذلك أمر جدير بالترحيب والمساندة والدراسة والمتابعة ·

للمرى والشخصية المصرية من هجوم شرس جاهلى غيبى ودموى على العقل المصرى والشخصية المصرية من موجة العنف والارهاب واستخدام القوى المتطرفة لسلفية للدين كقناع واغتيال المثقفين واشاعة الفوضى والعبث • كل ذلك يستلزم أن يقف المثقفون المصريون وحملة تراث الثقافة الوطنية الديمة, اطية النقدية وقفة شجاعة يقظة ومسئولة •

لله في الله المحت هذه السلسلة من كتب التنوير في هز الركود الفكرى والثقافي والأدبى وأعادت الاعتبار للعقل المصرى وكشفت عن تراث عريق الفكرين مناضلين أسسوا بشجاعة ملحمة الوجدان والضمير لنضال الشعب المصرى في اقتحام أفق المستقبل بجانب أنها أعطت جماهير القراء والشباب المعاصر أمهات الكتب التي لعبت دورا خطيرا في نقل الفكر المصرى العربي من النقل والتقليد والاتباع الى الابداع ومن الغرق في ظلام العصور الجاهلية الى عصور العقلوالعلم والرؤية التقدمية الحضارية المعاصرة •

### \*\*

به ولكن ثمة تساؤل يثير القلق وضرورة النظر والمراجعة عن مغزى العودة المتعطشة الى قراءة كتب مثل تخليص الابريز فى تلخيص باريز الرفاعة الطهطاوى والصادر فى عام ١٨٣٤ والاسلام والمدنية لمحمد عبده ، وطبائع الاستبداد للكواكبى وتحرير المرأة ، والمرأة الجديدة لقاسم آمين ،

وفلسفة ابن رشد لفرح أنطون ، والاسلام وأصول الحكم لعلى عبد الرازق ، وقصة حياتى للطفى السيد ، ومستقبل الثقافة فى مصر لطه حسين ، وما هى النهضة لسلامة موسى •

★ ان أحدث اصدار لهذه الكتب يفصلنا عنه حوالى ٧٠ عاما جرت فيها أحداث وتطورات عالمية رداخلية عديدة ، واذا درسنا وحللنا طبيعة الظروف السياسية والاجتماعية والحضارية التي كانت تعيشها مصر في مرحلة صدور هذه الكتب لوجدنا انها مرحلة البحث عن هوية تبلورت في مفهوم القومية المصرية والنضال ضد الاحتلال الانجليزي بعد الخروج من أسر الحكم العثماني والصراع من أجل المستور وحرية الرأى والتحرر السياسي والاقتصادي ٠

★ ان ثمة تناغم وثيق يشكل منظومة فكرية وثقافية لهذه الاجتهادات الفكرية تشكل فكر وثقافة وأيديولوجية النهضة المصرية في أوائل القرن العشرين • وهي توجهات ليبرالية تختصر وتستعيد وتستعير الفكر الأوروبي في القرن الثامن والتاسع عشر ولكنها تفتقد جذور البنية التحتية في العلاقات الاجتماعية ومنجزات الثورة الصناعية والعقلية العلمية وارساء اركان العقد الاجنماعي الليبرالي •

لقد كانت العلاقة مع الآخر تشكل قانون هذه النهضة غير أنها أيضا كانت ذات اهتمام باعادة قراءة التراث ونفض ما لحق به في عصور الانحطاط والتخلف من رؤى سلفية غيبية ، لعل أبرزها ما جاء في كتاب (الاسلام وأصول الحكم) من نسف الكثير من الرواسب العالقة في أذهان القراء عن الدولة الدينية ونسف السطوة التي يتزعمها بعض رجال الدين عندما يتحدثون عن الحكم وكان الكتاب تأكيدا من أزهرى مستنير لدعائم الدولة المدنية و

لتى يتعارفها المسلمون ( ومن ثم كل دعوى الى أى شكل من تلك الخلافة التى يتعارفها المسلمون ( ومن ثم كل دعوى الى أى شكل من أشكال دولة ديبية ) وأن الخلافة ليست فى شىء من الخطط الدينية ، ولا القضاء ، ولا غيرهما من وظائف الحكم ومراكز الدولة ، ذلك لأن هذه كلها خطط سياسية صرفة لا شأن للدين بها ، فهو لم يعرفها ولم ينكرها ، ولا أمر بها ولا نهى عنها ، وانما تركها لنا ، لنرجع فيها الى أحكام العقل وتجارب الأمم وقواعد السياسة ،

★ هذه النظرة العقلانية المدنية من نظام الحكم يستكملها ويصقلها قاسم أمين في دعوته لتحرير المرأة ، والمرأة الجديدة والدعوة الى حقها في التعليم وخلع الحجاب وتعديل قوانين الزواج والطلاق •

★ ان قيمة هذا الكتاب فيما يقدمه من تحليل جرى، ونظرة نفاذة في صميم وضع المرأة ، وعلاقات المرأة بالرجل ، ومعنى الزواج والأمومة ، والأبوة ، هذه العلاقات التي ركدت واستقرت مئات السنين على شكل معين، لم يأت قاسم أمين ويتحدث عنها ( من الخارج ) مطالبا فقط بأن تتعلم المرأة القراءة والكتابة وتكشف عن وجهها وكفيها ولكنه غاص في أعماقها غوصا شديدا ٠٠ وهز قناعات ومسلمات لدى الرجال والنساء على السواء حول قضايا بالغة الحساسية ٠

لله وذروة هذا التوجية العقلانى ، نجدها فى الشروع الثقافى الديمقراطى الطموح الذى يطرحه المعلم طبه حسين فى كتابه ( مستقبل التقافة فى مصر ) مصر التى ردت اليها الحرية باحياء الدستور ، وأعيدت اليها الكرامة بتحقيق الاستقلال يقصد ( توقيع معاهدة ١٩٣٦) .

★ انه يطرح بجرأة تساؤل أقلق مصر من الشرق أم من الغرب ، وهو لا يريد بالطبع الشرق الجغرافي وانعا يريد الشرق الثقافي والغرب التقيافي .

انه في سبيل الاجابة على هذا السؤال يرجع الى تاريخ العقل المصرى منذ أقدم عصوره ، ثم مسايرة هذا العقل في تاريخه الطويل الشاق المتوى الى الآن •

♦ ويدعو طه حسين في حماسة لربط ثقافة مصر بثقافة حوض البحر الأبيض المتوسط وربما يغالى في مدى استيعاب الثقافة الأوروبية دات النمط الغربي ، غير انه يضع مشروعا تفصيليا لسياسة التعليم وديمقراطية وحق الشعب في التعليم ٠٠٠ والدعوة للتعليم كالماء والهواء وهي السياسة التي طبقها عندما تقلد الوزارة في آخر وزارات الوفد في أوائل الخمسينات ٠

بعضا من طموح الطبقة المتوسطة فى وضع دستور ٢٣ ، وانجاز بعض من حقسوق الاستقلال الوطنى ٠٠ غير أنها لم تمس جذريا هيكل العالات الاحتماءية المتخلفة التى خيم فيها النظام شبه الاقطاعى والرأسمالى التابع مما استلزم نضالا شاقا بلغ ذروته باستيلاء العسكريين على الحكم فى ١٩٥٢ وبروز مشروع النهضة التحررى الناصرى خاصة بعد تأميم شركة قنال السويس وتمصير الاقتصاد المصرى والتأميم ٠

الليسرالية ذات النمط الغربي واتبع أسلوبا برجمانيا رغم توجهه الاشتراكي الا أنه عانى من التخبط وتحدى الاستعمار الأمريكي والعدوان الاسرائيلي ،

بجانب تسلط الدولة والقمع حتى لحلفائه اليساريين والماركسيين ٠٠٠ وبدأت تتبلور دولة شمولية تحكمها قيادات وصولية من شرائح الطبقة المتوسطة الصغيرة المعادية لجماهير الفلاحين والعمال ٢٠٠ وهذا يدل على أن بنور الثورة المضادة ولدت في قلب النظام الناصرى والتي استغلت مزيمة ٦٧ ورحيل عبد الناصر في ضرب كل المكاسب الوطنية والاجتماعية والاشتراكية في انقلاب مايو ٧١ بقيادة السادات وسيطرة اليمين المتخلف رتكفير اليسار والناصريين واعلان دولة العلم والايمان والانفتاح الاقتصادى الاستهلاكي والصلح مع اسرائيسل والمهادنة والتبعية الذليلة للغرب وللولايات المتحدة الأمريكية التي تمتلك ٩٩٪ من أوراق اللعبة والخضوع للدول الخليج وسيطرة الأسرة السعودية وتشجيع التيارات الاسلامية المتطرفة لضرب اليسار وعودة الاخوان المسلمين ومحاولة التيار الديني التسطرفة لضرب اليسار وعودة الاخوان المسلمين ومحاولة التيار الديني

★ هذا بجانب التحولات العالمية العنيفة ، وسقوط نمط التطبيق الستاليني الشميوعي في الاتحاد السموفييتي الذي أدى لانهيار أوروبا الشرقية وظهور الحركات القومية والعرقية الانفصالية ، وتمزق الوطن العربي حتى بلغ ذروته في مأساة حرب الخليج حيث وقفت مصر زعيمة العالم العربي مع أمريكا والتحاف تضرب الشعب العراقي العربي المسلم ، لتمرده على نظم الحكم المتخلفة وسيطرة أمريكا على النفط وأخيرا اجبار الفلسطينيين والعرب على الفاوضة العبثية مع اسرائيل التي تفرض قبضتها الارض والشعب الفلسطيني والجولان ٠٠ وأجزاء من الاردن ولبنان ومصر ، ٠٠ ان كل تنازل يؤدي الى تنازل ، ٠٠٠

★ ان كل هذه الانهيارات والتمزقات أدت لأكبر بلبلة فكرية وضياع سياسى وتدن اقتصادى واجتماعى وأخلاقى نعيشه الآن ٠ لقد أجهضت القوى الوطنية الديمقراطية والقومية والتقدمية وأدى هذا الفراغ لتصاعد الأصولية الاسلامية والتنظيمات المتطرقة التى أصبحت تهدد أمن وحرية وعقل السعب المصرى في ظل نظام ما زالت السمولية والقهر يحكمانه فالحزب الوطنى الحاكم ما هو الا الشكل والقناع الأخير لهيئة التحرير والاتحاد القومى ، والاتحاد الاشتراكي وحزب الوسط ٠٠ يترك فتاتا وهامشا ضئيلا لبعض الأحزاب المعارضة الشكلية التى ليست لها جذور في الشارع المصرى وعلى التعبير عن مدى السخط والغضب والمعاناة الذي يعيشه ونظرة الى الصحافة الحزبية تغنينا عن التفسير في وقت تباع فيه أصول القطاع العام ويعود الاستغلال الاستعماري والشركات عابرة القارات والنفوذ الاقتصادي الصهيوني للسيطرة على اقتصادنا في وقت يعاني فيه الشباب المثقف من البطالة والضياع ٠٠٠٠

ان التشخيص والتفسير والتحليل الأخير لهذا الوضع الماساوى التاريخي الذي تعانيه مصر ٠٠ اننا بعد ان كنا نعيش مشروع النهضة سواء المشروع الوطني الليبرالي لثورة ١٩١٩ أو المشروع الناصري التحرري لئورة ١٩٥٧ نعيش الآن في ظل مشروع الخروج من الأزمة والضياع ٠٠٠

★ وفي اعتقادي أن البحث عن مشروع فكرى وسياسي للخروج من الأزمة والسقوط هو الذي أدى بنا الى الرجوع الى الفكر التنويرى الثورى، فكر رفاعة الطهطاوى ومحمد عبده ، وعلى عبد الرازق وقاسم أمين ، ولطفى السيد ، وفرح أنطون ، وطه حسين ، وسلامة موسى ، وننتظر الآخرين شبلى شميل ، واسماعيل مظهر ، ويعقوب صروف واسماعيل أدهم ، بجانب من واصلوا وطوروا مسيرة التنوير ٠٠ محمد مندور ولويس عوض وغنيمي هلال وأنور عبد الملك ٠٠٠ آخذين في الاعتبار التطورات الجديدة هي آليات الفلسفة والفكر والعلوم ٠٠٠ وتوصيل المشروعات الفكرية التي يقوم بها مفكرون مثل حسن حنفي في مشروع تجديد التراث ومن العقيدة للثورة ، وغالي شكرى في النهوض والسقوط ، والثورة المضادة ، ونصر حامد أبو زيد في نقد الخطاب الديني ، وجابر عصفور في قراءة للتراث النقدى ٠٠ غير ناكرين لجهود عبد الرحمن بدوى وزكي نجيب محمود وفؤاد زكريا ٠٠ هذه الجهود الفلسفية التي وضعتنا في قلب الفكر المعاصر وأنجزت وحلت مشكلة الأصالة والمعاصرة ٠٠

★ فاذا عدنا بعد ذلك وفي هذا السياق الفكري لأبرز كتيبات سلسلة التنوير والمواجهة لوجدناها في كتابين للناقد البارز الشجاع (جابر عصفور) وهما (التنوير يواجه الظلام) و (محنة التنوير)، ومن حقه علينا أن نتعرض ونعرض لهما لأهمية التناول والكشف التحليل عن رحلة التنوير الشاقة ومحنته الآن بمنهج علمي رحب اعتنى بكل مكتسبات علوم المعرفة الانسانية ذات البعد والقصد الاجتماعي الحضاري، وبمنظور نقصدي

﴿ ويلاحظ ان ( جابر عصفور ) برؤيته المستقبلية النقدية قسراً وتنبأ بمستقبل الظاهرة فنشر هذه الدراسات قبل ظهور هذه السلسلة في مجلة ابداع عام ١٩٩٢ فلقد كان كأستاذ جامعي ومواطن يعيش قضايا شعبه ويفكر ويعاني من هذه الظاهرة الفكرية والحضارية .

م (١) في كتيب ( التنوير يواجه الظلام ) يرصد جابر عصفور معالم الطريق البارزة ارحلة الفكر والثقافة التنويرية ، فيكتب عن هوامش على دفتر التنوير •

ب فيعود لأول ترجمة صدرت لالياذة هوميروس قام بها عام ١٩٠٤ عن البونانية ـ سليمان البستاني، ولقد احتفت الحياة الأدبية والثقافية

للها بصدور هذه الترجمة ولعل أبرز ما قيل في استقبالها كلمات المفتى الشيخ محمد عبده ، • • قائلا ( فقد سددت به ثلمة كانت في بنية العلم العربي من عشرة قرون ، فقد أغار قومنا على دفائن الفنون اليونانية في القرن الثالث الهمجرى فنثروا ما كان مخزونا ، ونالت اللغة العربية بصنيعهم ذلك ما لم يكن في حسبانها ، فقد صارت لسان الدين والحكمة غير أنهم ظنوا ان ما وراء العلم من آداب القوم ليس مما يتناسب مع آدابهم ) وهسده كلمات لا تنطوى على حساسية دينية كتلك التي دفعت القدماء الى عدم ترجمة الآداب اليونانية • ان هذه العقلانية ( الاعتزالية ) لدى الشيخ محمد عبده • • قد انقطعت في هذه السنوات التي نعيشها • لدى الشيخ محمد عبده • • قد انقطعت في هذه السنوات التي نعيشها • وأصبح الذين يتحدثون باسم الدين يقتحمون ما هو خاص بين المرء وربه ، ويقفون بين الممكر وضميره و يحولون بين الأمة ومستقبلها ، ويضعون كل ويقفون بين المفكر وضميره و يحولون بين الأمة ومستقبلها ، ويضعون كل من خالف اجتهاده تأويلهم في حظيرة الضلالة كأنهم وحدهم الفرقة الناجية •

★ (٢) ويعود الى أزمة كتاب (فى الشعر الجاهلي لطه حسين) وثورة الأزهر والسلفيين ضده ، ويعود الى قرار النيابة الذى صدر فى مارس ١٩٢٧ وهو وثيقة من وثائق التنوير والذى ينتهى بهذه العبارات المضيئة (وحيث انه مما تقدم يتضح غرض المؤلف لم يكن مجرد الطعن والتعدى على الدين بل ان العبارات الماسة بالدين التى أوردها فى بعض المواضع من كتابه انما أوردها فى سبيل البحث العلمى مع اعتقاده ان يحثه يقتضيها ، وحيث انه من ذلك يكون القصد الجنائي غير متوفر فلذلك تحفظ الأوراق اداريا ) ، محمسد تسور

#### رئيس نيابة مصر

★ (٣) وفي عام ١٩٣٧ ينشر اسماعيل أدهم العالم الرياضي والناقد الأدبى في مجلة الامام مقالا بعنوان ( لماذا أنا ملحد ) يتحدث فيها عن دراسته العلمية التي انتهت به الى الالحاد رغم نشأته الدينية ، ويعدد ما خضع اليه من تأثير والجمعية التي أسسها في الآستانة بعنوان ( جمساعة لنشر الالحاد ) ، وقد طبع هذا المقال في كتيب وزع على الناس وقد رد عليه ( محمد فريد وجدى ) فند مذهب اسماعيل أدهم بدراسة بعنوان ( لماذا هو ملحد ) وهي حوار عقلاني يكشف عن المكانة الجليلة لمحمد فريد وجدى يستحق أن نقرأه في هذه الأيام ،

لله ويختتم جابر عصفور هذه الهوامش بقوله ( ما ينبغى أن نفكر فيه حقا ٠٠ هو أن كرامة هذه الأمة فى التاريخ قد أخذت فى الضياع حين ضاعت الحرية السياسية والحرية الاجتماعية وحين لم تبدأ من حيث انتهى الله أمثال طه حسين وأحمد زكى أبو شادى ، وحين قمعنا العقل بالتقليد والشبك بالتصديق ، وحين استبدلنا بأمثال الشبيخ محمد عبده ، ومحمد

فريد وجدى قوما آخرين لعله يقصد (الشيخ الشعراوى ، وعبد الصبور شاهين ) فحق علينا القول (أتستبدلون الذى هو أدنى بالذى هو خير) شاهين ) فحق علينا القول (أتستبدلون الذى هو أدنى بالذى هو خير)

ان السؤال الملح المؤرق الذى لا يفارق ذهن المرء وهو يتابع مسيرة التنوير في مصر المحروسة ٠٠ هو : ماذا حدث للتنوير ؟ ان الزمن الذى نعيشه يبدو مناقضا للتنوير ، معاديا له فرمال الاظلام تزحف من الصحراء على الوادى لتحجب ما تأسس من استنارة وسيوف الجهالة تحاول استئصال ما ترسخ من مبادىء للعقلانية ورماح التعصب لا تكف عن مناوشة كل ما ورثناه من وعى نقدى وأقدام التقليد تدوس فى غلظة قاسية على كل ما يولده السؤال من تطلع الى أفق معرفى لا حد لنقائه ) ٠

★ ان أى مفارقة بين أزمنة التنوير لهذا الوطن والزمن الذى نعيش فيه تبدو في صالح الماضى للأسف ، كما لو كنا نتراجع بدل أن نندفع الى الأمام ، ونتقهقر صوب ظلام التخلف بدل أن تستقبل أنوار التقدم ويعود جابر عصفور لروح السماحة الفكرية التي ظللت الحواد بين فرح أنطون ومحمد عبده حول فلسفة ابن رشد - وحواد فرح أنطون مع الأفغاني في (الرد على الدهريين) .

★ والمقارنة مؤسية في مثل هذ الحوار بين عالمين عظيمين ورائدين من رواد التنوير وبين ما كدنا نشهده من حوارات معاصرة أوشكت أن تدور بين توفيق الحكيم وزكى نجيب محمود ويوسف ادويس في جانب والشيخ الشعراوى في جانب ثان ٠٠٠

ج وتتركز الآن حراب الاظلام على طه حسين بوجه الخصوص بوصفه رمزا ساطعا من رموز التنوير ·

ولا أريد حصرا للكتابات أو الكتب التي صدرت في الهجوم على طه حسين فالأهم لفت الانتباه الى أن هذه الكتب والكتابات أخذت في التصاعد منذ السبعينات بعد انتهاء الحقبة الناصرية بوفاة عبد الناصر ( ١٩٧٠) وبعد وفاة طه حسين نفسه في ( ١٩٧٣) وفي اطار علاقات الوفاق بين مجبوعات الاسلام السياسي والحقبة الساداتية ( ١٩٧٠ – ١٩٨١) من ناحية وفي اطار التصاعد لما أطلق عليه ( فؤاد زكريا ) اسم ( البترو اسلام أو اسلام النفط ) الذي واكب الطفرة في أسعار النفط بسبب المقاطعة النفطية العربية للغرب في حسرب ١٩٧٣ وبروز ظاهرة ( البترو دولار ) ما بين أعوام ( ١٩٧٣ – ١٩٧٩ ) من ناحية ثانية وهي الفترة التي تزامنت نهايتها مع اعلان قيام الجمهورية الاسلامية الشيعية في ايران وتأسيس « ولاية الفقيه » عام ١٩٧٧ .

★ وفي هذا السياق المتصاعد من السبعينات الى الثمانينات أخذنا نطالع كتبا من عينة ( الحداثة في ميزان الاسلام ) لعوض قرني • وهو كاتب يستبدل بطه حسين تلامذته وبفكره الذي وضعه أنور الجندي ، في الميزان ( عام ١٩٧٦) فكر شبعته من المحدثين الذين يضعهم عوني قرني في ( ميزان الاسلام ) بدوره عام ١٩٨٨ ولكن مع تقريط هذه المرة من سماحة الشبخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز الرئيس العام لادارات البحوث والافتاء في السعودية ويحدث للحداثة ما حدث لطه حسين •

★ ويواكب هذا الكتاب في الولع بالتكفير كتب أخرى تتحدث عن ( الأدب الاسلامي ونقده ) ونظرية الأدب الاسلامي ، في مواجهة نظريات الأدب الابداعي الذي يفرضه الزنادقة المحدثون والحداثيون الشذاذ ٠

له هــذه الكتب ازدهرت في دول النفط واستجلاب الأساتذة ( وغيرهم من الطوائف ) من أقطار الوطن العربي لتشكل طائفة نفعية من الأساتذة للعمل في بلاد النفط •

لا يفصل مؤلفو هذه الكتب بين رأيهم والاسلام أو بين تأويلهم النخاص ونصوص الدين أو بين أغراضهم الشخصية ومقاصد الشرىعة بل يقومون بالتوحيد بين فهمهم للدين والدين نفسه ٠٠٠ ويسود فيها القمع والارهاب وتنتهى بتكفير الآخرين ٠٠

★ ولعل أبشع وأقبح مظهر لهذا النمط هجوم الشيخ محمد الغزالى على سيد الرواية العربية تجيب محفوظ في كتابه (كلمتنا في الرد على أولاد حارتنا) • • وهو هجوم نجح في منع هذه الرواية من الصدور في مصر حتى الآن.

★ كل هذا يؤدى الى ( محنة التنوير ) والتى يتصدى لها جابر عصفة بالتحليل الموسوعى الواعى فى الكتيب الثانى ( محنة التنوير ) الذى ينظر ويستقرى التحولات السياسية التى أدت الى محنة التنوير وهى تحولات متناقضة ومتداخلة تشكل جدلية مسار الحركة الوطنية فى مصر منذ العشرينات وحتى الآن ، وطرحها الفكرى والثقافى •

والمؤكد أن أجيال التنوير المتلاحقة قد تواصل جهدها ولم يتوقف عطاؤها ، منذ بداية النهضة الى نهاية الأربعينيات • • صحيح أن حركة التنوير كانت متأثرة بحركة المجتمع السياسية ، في تقبلها بين (طبائع الاستبداد) ولكنها كانت تستغل فترات قصيرة تولت فيها الوزارات الدستورية في تأسيس قواعدها وتأصيل مبادئها واشاعة أفكارها ، وصحيح أنها اصطدمت بالمؤسسة الدينية وبالاخوان المسلمين ، كها اصطدمت بديكتاتوريات زيوار ، وصدقي ، ومحمد محمود ، وفصل على

عبد الرازق من القضاء ونقل طه حسين من الجامعة ، وكان فصل أستاذ جامعى واحد في (عهد صدقى) بذرة لفصل ما يربو عن مائة أستاذ جامعى ما بين أزمة الديمقراطية الأولى في خمسينيات عبد الناصر وأزمتها الأخيرة في مطلع ثمانينيات السادات وكان فصل قاض واحد مقدمة لمذبحة القضاء ( ايام عبد الناصر ) يضاف الى ذلك أخيرا ٠٠ اصطدام أجيال التنوير بهزائم الليبرالية المصرية وتراجعها في الشالائينيات والأربعينيات بسبب الأزمات الاقتصادية وضعف التجربة السياسية الممزقة بين القصر والاحتلال ، وهذا أدى لتراجع التنويريين ، فكتب هيكل ( حياة محمد ) وتحول العقاد من ( ترجمة شيطان ) الى العبقريات الاسلامية ، وركز طه حسين على هامش السيرة النبوية كما لو كانوا حريصين على اثبات اسلامهم ازاء مناخ معاد يشكك في معتقداتهم .

★ وعقب أزمة مارس ٤٥ وسيطرة عبد الناصر على اتجاه الثورة ضاب الديمقراطيين تأسست الدولة التسلطية وهي شكل حديث ومعاصر للدولة المستبدة ، فهي الدولة التي تسعى الى تحقيق الاحتكار الفعال لمصادر القوة والسلطة في المجتمع لصالح الطبقة أو النخبة الحاكمة ٠٠ وهذه الخاصية سي التي أسهمت منذ البداية في صنع الأزمة التي ميزت علاقة ثورة يوليو بالمثقفين ١٠٠ اذ لم تنظر النخبة العسكرية الى المثقفين بوصفهم مشاركين في صنع القرار منذ البداية ، بل بوصفهم خبراء فنيين (تكنوقراط) ١٠ ولقد اصطدمت هذه الدولة بمجموعات المثقفين المعارضين لها منذ البداية وبدأ الأمر بحل الأحزاب ( ١٩٥٣) وحظر نشاط الاحوان المسلمين عام ( ١٩٥٤) واعتقال المعارضين في موجات متعاقبة تخللت السنوات ٥٣ ،

ولا يستطيع أحد أن ينفى الايجابيات الكبرى التى حققتها دولة المشروع القومى فى جوانبها الوطنية والاجتماعية والقومية ، ولكن العمل على تجسيد حلمى (الوحدة) و (الاشتراكية) فى غيبة (الحرية) وأد حلم الوحدة منذ ابتدائه ومسخ الاشتراكية الى رأسمالية دولة وجعل من دولة المشروع القومى نفسها دولة تسلطيه ، يتحرك القمع من داخل بنيتها وينطلق من عناصر التكوينية •

وكانت نتيجة القمع الذي أنتجته الدولة التسلطية أن انقلبت بنية الثقافة الى بنية أحادية الجانب لا تعرف الحوار ولا الصراع بين الأفكار ولا التفاعل بين الاتجاهات والتيارات •

الاتجاهات لأول مرة منذ أعقاب الأزمة الأولى للديمقراطية عام ١٩٥٤ أ، وتبع

ذلك هجرة العقول التي تصاعدت معدلاتها بعد كارثة ٦٧ ووصلت الى ذروتها في المرحلة السادانية •

للمشروع القومي قي مصر لن يجد علاقة تناسب طردى بين هيمنة الرمن وتصاعد القومي قي مصر لن يجد علاقة تناسب طردى بين هيمنة الرمن وتصاعد القمع فحسب بل يجد أن المؤسسة الأدبية الهامشية المعارضة كانت تستجيب استجابة التمرد الذي يستفز الطاقات المبدعة ويدفعها الى التحدى ، فتراوغ القمع بالرمز لتوصل رسائلها المضادة الى المتلقين ، في خطاب أدبى هامشي هيمن على مدلولاته دال الحرية ،

\* ومناه بداية المرحلة الساداتية سادت مرحلة أخرى للدولة التسلطية التي استبدلت بسعار الاشتراكية العربية شعار الاشتراكية الديمقراطية فانتهى بها الأمر الى اضاعة الديمقراطية بعد أن أضاعت الناصرية خلم الاشتراكية ، وقد عملت الأبنية الجديدة بعد تعديل أصولها القديمة تعديلا كمينا فحسب ، على تشبجيع الاسلام السياسي في مصر واستلام النفط الذى لا يتجاوز منطق التاويل الخنبلي لبعض الأصول الاعتقادية بل يحقق مصالح الدولة التسلطية التقليدية وقد أوهمت السادات أنها نصيره وأداته في القضاء على فلول التقدميين وبقايا الناصريين فقضت وصاضتها غلى وأس المشروع نفسة في مغتتج ميلودواما الرصاصات بدل الكلمات والضرب بالجنازين بدل المواجهة بالحوار واذ يحاول مشروع الدولة الدينية الصاعد في هذه المستويات أن يحل محل دولة المشروع القومي أو دولة التسلطية فانه يستبدل بتسلطيتها تسلطية وبآلياتها القمعية آلياتها الارهابية التي تلقى المعارضين جميعا في حمأة الجاهلية ويستبدل بهذا المشروع الهوية القومية التي تتسع لكل الأديان الهوية الاسلامية التي يبنيها منتجو خطاب هذا المشروع على أحادية التأويل الديني ، فتجاوز هذه الهوية الرحيدة البعد معنى الشعور الوطني والانتماء القومي بل يعاديها ويستبدل بمعنى الدولة المدنية الحديثة معنى الدولة الطائفية العرقية التي لا تعرف المساواة بين المواطنين أو الفصل بين السلطات ، ويستبدل بالاخاء التربص بين أبناء المجتمع الواحد . وبدل أن يصبح الدين لله والوطن للجميع يصبح الوطن والدين حميعا لطائفة تحتكر معنى الدين ومصالح الوطن على السواء ، وعندئذ تختفى وحدة التراث القسائم على التنوع بين الاتجاهات والتعدد في الأديان •

الله واذ يفضى مشروع الدولة الدينية الى تحول المجتمع الواحد الى ساحة حرب بين جماعات تكفر بعضها بعضا ، فانه يفضى الى الغاء معنى المدولة الحديثة فلا دستور ولا قانون ولا فكر ولا ابداع ولا تنوير ولا حرية ولا عقلانية ، وتلك هى المحن التى يواجهها التنوير والتى لابد أن يتجاوزها بأن يواكب مشروعا جديدا يفيد من كل أخطاء الماضى ويستوعب كل متغيرات

الحاضر ، ويستشرف كل أحلام المستقبل ، وتلك مهمة الجميع وليست مهمة طائفة دون أخرى ، ومعركة الجميع بلا تفرد أو احتكاد ، وأول خطوة فيها هي البداية برفض القمع واحتكاد المعرفة والاقتناع بالحواد واحترام المخالفة فتلك أول درجة من درجات الصعود صوب المستقبل . . .

★ وأحب أن أطمئن الناقد الكبير جابر عصفور ان مسيرة التنوير والعقلانية في مصر تتوالى في أجيال جديدة درست تراث وأزمات الحركة الوطنية المصرية منذ ثورة عرابي و ١٩١٩ وأزمات وصعود وسقوط ثورة ١٩٥٧ ، واستوعبوا درس جيل الأربعينيات ويحملون بوعي تراث الثقافة الوطنية الديمقراطية التقدمية ،

♦ ان جيل الستينيات خاصة في حقل الرواية قد قر أو ناقش في أعماله وتنبأ بسقوط الطبقة المتوسطة الصرية التي امتدت وشوهت كل ثوراتنا الوطنية ٠٠٠ وهو يقدم بوعي في ابداعه الواقعي الجدلي ظريق المستقبل ويوازيه في صرخة التحدير والتبعية جيل السبعينيات جيل الرفض والحداثة في الشعر ٠٠٠ ومن قتامة الظلام سيولد الفجر وهذا قانون الحياة ٠

## تجاوز الروحانية والمادية في منهج نصر أبو زيد في الغطاب الديني

★ سنحاول في هذه الدراسة الموجزة قدر اجتهادنا أن نحدد ونبرز سمات وآليات المنهج العقلاني الجهدل الذي يحكم مجمل النسق الفكري والبنائي الطموح لمشروع المفكر البارز التنويري د٠ نصر حامد أبو زيد في نقد الخطاب الديني ، ومدى الانجاز الحيوى الخلاق والثوري لتقديم سياغة عقلانية لها خصوصيتها العربية تعتمد مكتسبات المنهج العلمي والنظر الفلسفي الرحب الجدلي الغني بتطور منظومة العلوم الانسانية والنقدية وآليات التأويل وعلم القراءة أو الهرمينوطيقا ٠

التفسير) الم وبداية رسالته الجادة للماجستير (الاتجاه العقلاني في التفسير) دراسة في قضية المجاز في القرآن عند المعتزلة ، عام ١٩٨٧ ومرورا بكتابيه مفهوم النص - دراسة في علوم القرآن عام ١٩٩٠ ، والامام الشافعي وتأسيس الأيديولوجية الوسطية ١٩٩٢ حتى آخر كتبه - نقد الخطاب الديني ، ١٩٩٢ .

الأفكار والكشف عن دلالتها أولا ثم الانتقال الى مغزاها الاجتماعى السياسى الأفكار والكشف عن دلالتها أولا ثم الانتقال الى مغزاها الاجتماعى السياسى الأيديولوجى ٠٠٠ ثانيا ، وبعبارة أخرى ستكون الحركة من الداخل الى الخارج ، من الفكر الى الواقع الذى أنتجه ، وذلك لتجنب مزالق التحليل الميكانيكي الانعكاسى \_ اذا كات الحركة المنهجية من الخارج الى الداخل ووضع فكر المفكرين الذى تعرض لهم فى السياق الفكرى العام للعصر الذى أنتجه من جهة وفى سياق المجال المعرفى الخاص .

أولاً : ﴿ ان نقطة الانطلاق الأساسية التي تشكل مفتاح مشروعه الفكرى في نقد الخطاب الديني هو اعتقاده ان الحضارة العربية الاسلامية هي حضارة النص ــ والنص هنا هو القرآن ٠٠ وقد يقال أن النص القرآني نص خاص وخصوصيته نابعة من قداسته وألوهية مصدره ، ولكنه رغم ذلك نص لغويا بشريا ينتمي لثقافة خاصة ، لها بعدها التاريخي ٠

واحدة بل كان نزوله خلال فترة زادت على العشرين عاما ومعنى ذلك أنه « تشكل » في هذه الفترة ليكون له وجود متعين في الواقع والثقافة يقطع « تشكل » في هذه الفترة ليكون له وجود متعين في الواقع والثقافة يقطع النظر عن أى وجود سابق له في العلم الالهي أو اللوح المحفوظ وهذا هو المنهج الأول الذي يبدأ من المطلق والمثالي في حركة هابطة الى الحس والمتعين أما المنهج الثاني فهو حركة صاعدة تبدأ من الحس والعيني صعودا يبدأ من البديهيات ليصل الى المجهول ويكشف عما هو خفي .

ب غير أن ... نصر أبو زيد ... يؤكد قائلا: وليس معنى ذلك أن النص بمفرده هو الذي أنشأ الحضارة ٠٠ فان النص أيا كان لا ينشىء حضارة ولا يقيم علوما وثقافة ، إن الذي أنشأ الحضارة وأقام الثقافة جدل الانسان مع الواقع من جهة ٠٠ ان تفاعل الانسان مع الواقع وجدله معه بكل ما ينتظم هذا الواقع من أبنية اقتصادية واجتماعية وسياسية وثقافية هو الذي ينشىء الحضارة ٠٠ وللقرآن في حضارتنا دور ثقافي لا يمكن تجاهله في تشكل ملامع هذه الحضارة وفي تحديد طبيعة علومها) ٠

ثانيا: انه يرفض التوحيد بين الفكر والدين لأن التوحيد المباشر بين الانسان والالهي واضفاء قداسة على الانساني والزماني يهدد البعد التاريخي في تصور التطابق بين مشكلات الحاضر وهمومه وبين الماضي وهمومه وافتراض امكانية صلاحية حلول الماضي للتطبيق على الحاضر، ويكون الاستناد الى سلطة السلف والتراث واعتماد نصوصهم بوصفها تصوصا أولية تتمتع بذات قداسة النصوص الأولية ، تكثيفا لآلية اهدار البعد التاريخي ، وكلتا الآليتين تساهم في تعميق اغتراب الانسان والتستن على مشكلات الواقع الفعلية في الخطاب الديني ، ومن هذه الزاوية نلمح التفاعل من هذه الآلية وبين الآلية الثانية (رد الظواهر الي مبدأ واحد) خاصة فيما يرتبط بتفسير الظواهر الاجتماعية ، ان رد كل أزمة من أزمات الواقع في المجتمعات الاسلامية ، بل وكل أزمات البشرية الى ( البعد عن منهج الله ) هو في الحقيقة عجز عن التعامل مع الحقائق التاريخية والقائها في دائرة الطلق والغيبي ، والنتيجة الحتمية لمثل هذا المنهج تأييه الواقع وتعميق اغتراب الانسان فيه والوقوف جنبا الى جنب مع التخلف ضه كل قوى التقدم تناقضا مع ظاهر الخطاب الذي يبدو ساعيا للاصلاح والتغيير مناديا بالتقدم والتطوير

ثالثنا: لا خلاف على أن الدين ـ وليس الاسلام وحده ـ يجب أن يكون عنصرا أساسيا في أى مشروع للنهضة ، والخلاف يتركز حول المقصود من الدين : هل المقصود الدين كما يطرح ويمارس بشكل أيديولوجى نفعى من جانب اليمين واليساد على السواء ، أم الدين بعد تحليله وفهمه وتأويله تأويلا علميا ينفى عنه الأسطورة ، ويستبقى ما فيه

من قوة دافعة نحو التقدم والعدل والحرية ؟ وليست العلمانية في جوهرها سوى التأويل الحقيقي والفهم العلمي للدين وليست ما يروج له المبطلون من أنها الالحاد الذي يفصل الدين عن المجتمع والحياة • ان الخطاب الديني يخلط عن عمد وبوعي ماكر خبيث بين فصل الدولة عن الكنيسة ، أي فصل السلطة السياسية عن الدين ، وبين فصل الدين عن المجتمع والحياة •

الفصل الأول ممكن وضرورى وقد حققته أوروبا بالفعل ، فخرجت من ظلام العصور الوسطى الى رحاب العلم والتقدم والحرية •

أما الفصل الشانى ـ فصل الدين عن المجتمع والحياة ـ فهو وهم يروج له العطاب الدينى فى محاربته للعلمانية ، وليكرس اتهامه لها بالالحاد ، ومن يملك قوة فصل الدين عن المجتمع أو الحياة أو أية قوة تستطيع تنفيذ القرار اذا أمكن له الصدور ؟ والهدف الذي يسعى له الخطاب الدينى من ذلك الخلط الماكر والخبيث واضع بين لا يخفى على أحد : أن يجمع أصحاب المصلحة فى انتاجه بين قوة الدين وقوة الدولة بين السلطة السياسية والسلطة الدينية ، ويزعمون فوق ذلك كله أن الاسلام الذي ينادون به لا يعترف بالكهنوت ولا يقبله ، لكن عجائب الخطاب الديني لا تنتهى فيناقض نفسه ويحدثنا عن أسلمة العلوم والآداب والفنون ، وهل فعلت كنيسة العصور الوسطى فى أوروبا أكثر من ذلك ؟

رابعا : واذا كنا في تعاملنا مع النص الديني تنطلق من حقيقة كونه نصا لغويا ، فليس معنى ذلك اعتقال الطبيعة النوعية لخصائصه النصية ، وليس مقصودنا هنا بخصائصه النصية الوقوف عند مستوى المرسل/قائل النص ، فالنص القرآن يستمد خصائصه الفنية المميزة له من حقائق بشرية دنيوية اجتماعية ثقافية لغوية في المحل الأول ٠٠ ان الكلام الالهي المقدس لا يعنينا الا منذ اللحظة التي « تموضع فيها بشريا ، اذا استخدمنا لغــة ـ طيب تبزيني ـ وهي في تقديرنا تلك اللحظة التي نطق به محمد ٠٠ صلى الله عليه وسلم ٠٠ ٠٠ فيها باللغة العربية ٠٠ من هنا فان تركيزنا على مستويات السياق العامة جدا في النصوص اللغوية يستهدف في الحقيقة تقديم محاولة لاكتشاف بني مستويات السياق الخاصة بالنص القرآني الثقافي يستدعى الاجتماعي بما هو مؤسس عليه ، وان كان له استقلاله وسياقه وقوانينه المستقلة نسبيا عنه ومن الضروري منا التفرقة في الثقافي بين المعرفي والأيديولوجي حيث يمثل المعرفي مستوى الانفاق العام ، مستوى الحقائق اليقينية في الثقافة المعنيسة في مرحلة تاريخية محددة المعرفي بالمعنى الثقافي اذن هو الوعى الاجتماعي العام ، بصرف النظر عن اختلاف الجماعات الناتج عن اختلاف المواقع الاجتماعية في حين أن الأيديولوجي هو وعي الجماعات المرتهن بمصالحها في تعارضها مع مصالح جماعات أخرى في المجتمع ، اذ أصبحت هذه التفرقة ... الاجرائية الى حد

كبر \_ يمكن القول أن المعرفى بمثل المسترك في عملية التفافهم المتضيمة في أي اتصال لغوى ، أي هو الذي يجعل الاتصال ممكنا ، وعنه تتولد الدلالة ، انه قناة الاتصال السيماتيكية والسابقة على وجبود أطراف الاتصال .

أما الأيديولوجى فيمثل عصب الرسالة المتضمنة فى أى اتصال لغوى فى مجال النصوص العلمية التى تسعى الى استبدال معرفة جديدة مبرهن على مصداقيتها بالمعرفة السابقة •

ورؤية المرابعة البيات المناصر الأربعة التى تكون جوهر منهج ورؤية نصر أبو زيد • تعمدنا أن ننقل أجزاء هامة منها ليتاح لأكبر قدر من القراء مشاركتنا أهمية التعرف على هذا المنهج العلمى البصير الذي يعيد الاعتبار للانسان والمجتمع بشكل متكامل أى بكلا بعديه المادى والروحى • وهو بذلك يتجاوز الروحانية الصرفة والمادية الصرفة في آن معا ، وضمن هذا المعنى يشكل تجاوزا لوضعية مرحلة جديدة في الفكر العربي الحديث، فلم تعد مسألة الدين أو الإيمان أو الروحانيات رغم حساسيتها وإشكالياتها تخيف العلماء المعاصرين أو تجعلهم يشعرون بالنفور منها كلما استنيرت باعتبار أنها أشياء رجعية تعود الى عصور مضت وانقضت ، على العكس لقد أصبحت في الصميم من اهتمامات المفكرين والعلماء على اختلاف تخصصاتهم واتجاهاتهم ، ولكن بطريقة ادراكها واستيعابها أصبحت تختلف عما كان المناح الدوغمائي

★ • • وسوف نثبت بمناقشاتنا لأبرز مساهمات نقه الخطاب الدينى عنه العرب أبو زيد أنه لا يعنى اطلاقا القيام بعمل سلبى أو منهجى • • كما يفيهه بعضهم • • من السلفيين والأصوليين وتجار الدين بخدمة السلطان ، ولا يعنى أبدا المس بالتجربة الروحية الكبرى للاسلام الحنيف ، هذه التجربة التى تجلت بعد القرآن الكريم والتى يحترمها المؤلف وكرس عمره العلمى لها • • تجلت فى مؤلفات وشخصيات اسلامية تنتمى الى كافة الاتجاهات والمذاهب من سنية وشيعية وأباضية ومعتزلة وأشاعرة • وصوفية وفلاسفة •

ان نصر أبو زيد بنقده ٠٠ ينقد التجسيد التاريخي والتطبيقي للمبادي المثالية الروحية ٠٠ فهناك الوحي وهناك التاريخ وهناك عالم المثل العليا ٠٠ وهناك الممارسات والتطبيق النفعي ٠٠

والوحى \_ تحديدا يتجاوز التاريخ ويعلو عليه ، ولكن تجسيد تعاليمه على أرض الواقع الخشينة وفي دوامة الصراعات المذهبية والسياسية

وتضارب وتناقض الصالح والتنافس على الماديات والمنفعة يؤدى الى تلويثه بالماديات وينزل به من علياء تنزيهه وطهارته الى حمأة الواقع ·

ومسألة تاریخیة النص القرآنی کنص لغوی تشکل فی مجتمع عند نصر أبو زید \_ أقلقتنی ودعتنی للتساؤل علی مدی مقارنتها بجهود مفکر جزائری هو \_ محمد ارکون \_ فی بحوثه وخاصة کتابه \_ تاریخیته \_ الفکر العربی الاسلامی • ودراسته من الاجتهاد الی نقد العقل الاسلامی • ورغم انی قرأت ودرست بدقة معظم کتابات \_ نصر أبو زید فلم أجد اشارة الی محمد ارکون مما دفعنی لسؤاله سؤالا عابرا عبر الهاتف • فاعطانی اجابة غیر حاسمة • فانه لم تأتی مناسبة لذلك وأنه ینطلق من وجهة نظر ومنهج غیر وجهة نظر ومنهج غیر وجهة نظر ومنهج محمد أرکون • الذی کاد یعتبره مستشرقا •

وصحيح أن محمد أركون يكتب بالفرنسية ويعنيه أن يخاطب في المقام الأول الآخر ١٠ الغرب الأوروبي ويجادل بثقة المستشرقين ، ويكشف عن التواطئ السرى بين علم الاسلاميات ( = الاستشراق ) مع أنماط التفكير والمفرضيات والتحديدات التي رسخت في الغرب من قبل علم اللاهوت والميتافيزيك الكلاسيكي والمنهجية القللوجية والتاريخية فكما يلاحظ محمد أركون للهور تياد أيديولوجي في الغرب يدعى الانتماء الي المراسيم الجامعية والتمسك بالقيم الأكاديمية في البحث ، ولكنه ينشر ويعمم في اللغات الأجنبية شعارات الخطاب الاسلامي المعاصر وكلامه الردى المبتذل ٠

★ غير أنه في النهاية الأخيرة يخاطبنا كعرب مسلمينومنهج \_ محمد اركون \_ متفتح على آخر مكتسبات علوم الانسان والمجتمع وخصوصا مفهوم المتخيل أو الأسطورة أو الحقائق السوسيولوجية في حين أن منهج \_ نصر أو زيد ٠٠ في نقد العقل الاسلامي وقراءة التراث يعتبر امتدادا للاجتهاد السابق وتجاوزا له في نفس الوقت في فقه أبي حنيفة ، وعقلانيته المعتزلة وابن رشد ضد الشافعي الذي وسع مفهوم الوحي بادماج السنة في دلالة القرآن والأشعرى الذي أسس سلطة التصوص والنقل والاتباع ، والغزالي الذي هاجم الفلاسفة في (تهافت الفلاسفة) وصاغ العقائد بشكل نهائي وفقا للتصور الأشعرى للعالم التصور الذي ينكر علاقات السببية في الطبيعة والواقع الانساني على السواء ٠

النهج ( يكشف عن أن المعركة في الفكر الاسلامي كانت أوسع من الخلافاف الفقهية أو الخلافات الكلامية ـ نسبة الى علم الكلام لأنها كانت معركة صراع على صياغة قوانين الذاكرة الجمعية للأمة أي قوانين تشغيل الذاكرة وصياغة تشغيل تلك الذاكرة الجمعية للأمة ، أي قوانين تشغيل الذاكرة وصياغة الآليات التي على أساسها تنتج المعرفة ، واذا كان الاستناد الى سلطة

النصوص يعنى أن الماضى هو الذى يصوغ الحاضر دائما ٠٠ فان الاستناد نسلطة العقل يعنى قدرة الحاضر الدائمة على صياغة القوانين التى تناسبه والتى لا تهدد خبرة الماضى بقدر ما تستوعبها استيعابا مشرا خلاقا ) ٠

★ أليس هذا المنهج العقلانى الشجاع أكبر فصبح وكشف لجوهر وموقف الجماعات الاسللمية المتطرفة وكشف دلالتها السلمية والاجتماعية ٠

★ فكيف نترك الدولة لأنصار هذه الجماعات وللسفيين والذي كتب التقرير بعدم ترقية د٠ نصر أبو زيد ٠٠ والذين وقعوا عليه ولمدير جامعة القاهرة ٠٠ أن يصادروا ويكفروا هذا المفكر المواطن الذي يعرف مسئولية المفكر تجاه شعبه ومستقبله ٠

🛧 ارفعوا أيديكم عن نصر أبو زيد وعن العقل والتقدم •

★ وأخيرا لا أجد لختام دراستى غير اهداء مفكر آخر من جيل نصر أبو زيد هو سيد القمنى الذى أهدى كتابه (حروب دولة الرسول)

قائلا: الى لقاح الخصب في رحم الأيام بعد سنوات عجاف ٠٠ نصر حامد أبو زيد ٠

## الفصل العادي عشى

# اشكالية أسلوب وبناء الرواية عند طه حسس ن

★ تثير وتطرح محاولات طه حسين الابداعية في مجال الرواية حديدا من التساؤلات المعقدة في الموضوع والرؤية والبناء الأسلوبي والجمالي ٠٠ ولكن لعل أبرز هذه التساؤلات من البداية والتي يتعين على النقد حسمها من البداية ٠٠ دون اعتبار لهيبة وسطوة حضور طه حسين في ثقافتنا وفكرنا النقدي والتعليمي ٠٠٠ هذا السؤال الأساسي ٠٠٠ هل تنتسب هذه المحاولات الانشائية البلاغية لفنية الرواية بأبسط شروطها المستخلصة من اتجاهاتها ومدارسها المعروفة ٠٠٠ وأين موقع هذه الرواية التي كتبها طه حسنين من ابداع جيله والأجيال التالية من الروائين

★ فعندما نقارن بين رواية طه حسين وروايات كل من د٠ محمد حسين هيكل ، وابراهيم المازنى ، ومحمود تيمور ، وتوفيق الحكيم ويحيى حقى وهم الأقرب لجيله ، نجد فرقا شاسعا فى التعبير البنائى والتشكيل وآليات السرد وبناء النماذج والتعبير بالصورة والمجاز والرمز ودرامية المحدث وادراك وحدة الموضوع والحدث واستخدام اللغة المباشرة والشاعرية الغنائية فى الأسلوب ، وأهم من ذلك وعى الزمن الروائى ٠٠٠ والأسلوب الفنى الذي يستفيد من فن الرسم والتصوير والموسيقى والسينما ٠ الفنى الذي يستفيد من فن الرسم والتصوير والموسيقى والسينما ٠

بر وأيضا عندما نقارن رواية طه حسين وقد ظل يكتبها حتى عام ١٩٥٤ كما يسبجل تاريخ كتابة روايته (شسجرة البسؤس) وبين رواية الأجيال الجديدة في أواخر الأربعينات وأبرزهم نجيب محفوظ، نجد أن طه حسين بعيدا بمسافة طويلة عن اتقان واحكام الشكل الروائي وآلياته التعبيرية التي أصبح لها تقاليد في الأدب المصرى والعربي الحديث، والتي استفادت وهضمت الأدوات التعبيرية للرواية الحديثة في العالم الأوروبي، وبالذات الرواية الانجليزية والفرنسية والروسية، رغم ما تعرفه من اطلاع

طه حسين الواسع على الرواية الحديثة كما تؤكد كتاباته النقدية وعروضه لروايات سارتر وأندريه جيد ، وكامي وكانكا ١٠٠ النج \*

★ فنحن اذا لا نقيم مقارنة ظالمة لمعرفتنا بثقافة طه حسين الشياملة
 الأذب الحديث والرواية الحديثة •

به غالبا ما تفتقه الرواية عند طه حسين الوحدة الفنية والنسق البنائي للموضوع ، ويبتدي الأسلوب الخبرى اليقيني متعارضا مع شاعرية السرد ، فهو يعنى بالانشاء البلاغي الجزل وينحو نحو الخطابة وعلو النبرة في الحديث

★ ونجد في معظم رواياته أحداثا وأشخاصا يمكن أن تستقيم الرواية دونهما ، ولا يلعبان في أحداث وموضوع الرواية أي دوى ويتبدى طغيان المؤلف على شخصياته ، فكثيرا ما يتحدث هو دون أن يعطى مساحة من حرية الحركة والفعل والقبول لشخصياته في سلوكها الارادى وضراعاتها في دورة الحياة الأبدية مع سطحية عملية الاستبطان لأعماق الشخصية ، كذلك تحجر أسلوبه بعض الشيء وافتقاد تنوع الأسلوب وتلوينه وظلاله ، وتعدد دلالته ،

★ انه غالبا أسلوب فنى مصنوع أو مصطنع له خصائصه الثابتة رغم ما فيه من جمال وبهاء كلاسيكي فخم \*

كذلك استخدام طه حسين لأشباه الجمل بدلا من الألفاظ الدقيقة كتعبيره عن (الشوكة والسكينة) بقوله: «هذه الأدوات التي يعرفها أهل المدن خاصة ، بل يعرفها المترفون من أهل المدن خاصة » وتعبيره عن القطار : «هذا الشيء المروع المخيف الغريب الذي يبعث في الجو شردا ونارا وصوتا ضخما عريضا وصفيرا عاليا مخيفا والذين يركبونه يستعينون به على أسفارهم كما يستعين أهل البادية والريف بالابل حينا والحمير حينا آخر وبالأقدام في أكثر الأحيان » \*

★ وقد سبق أن لاحظ \_ محمد مندور في نقده لرواية ( دعاء الكروان ) ما قلناه عن طغيان المؤلف وارتفاع صوته على حساب شخصياته مما يؤثر على مشاكلة الواقع ، وتلك المشاكلة لا نراها متوفرة في كل أجزاء الرواية التي بين أيدينا وذلك لسببين كبيرين : اولهما : طغيان المؤلف على شخصياته • وثانيهما : تحجر أسلوبه في طابع خاص يعرفه الجميد .

الله الطائر العزيز ! ما زلت ساهرة أرقب قدومك ، وأنتظر تداءك ، الله الطائر العزيز ! ما زلت ساهرة أرقب قدومك ، وأنتظر تداءك ، وما كان ينبغى لى أن أنام حتى أحس قربك وأسمع صوتك وأستجيب

لدعائك ، ألم أتعود هذا منذ أكثر من عشرين عاما ! لبيك ! لبيك ! أيها الطائر العزيز ! ما أحب صوتك الى نفسى اذا جثم الليل ، وهذا الكون ، ونامت الحياة وانطلقت الأرواح في هذا السكون المظلم ، آمنة لا تخاف صامتة لا تسمع ! ) هذا لا ريب شعر ساحر ما أظن نغماته تفارق الخيال عما قريب ، ألفاظه مجنحة خفيفة عذبة ، ولكم من مرة يعود الطائر فتلقاه آمنة بنفس الحديث ، ويستمع القارىء لدعائها فكانها يأوى الى واحسة ظليلة أو يلقى صديقا قديما ، ولكن دعنا نصم آذائنا قليلا عن سحره لنتساءل عن قائله ! أهو حقيقة آمنة ، وهي مهما حدثنا الكاتب عن تلقيها المتساءل عن قائله ! أهو حقيقة آمنة ، وهي مهما حدثنا الكاتب عن تلقيها العلم مع خديجة عاما بعد عام حتى ألمت باللغة الفرنسية ذاتها ، لا نظنها قادرة على أن تدعوا الكروان هذا الدعاء الجبيل ؟ ) .

★ ويقول أيضا \_ محمد مندور \_ في نفس الدراسة عن دعاء الكروان :

« ولو أن أسلوب الكاتب كان بطبيعته قريباً من لغة الواقع لهان الأمر ، ولكنه أسلوب فنى مصنوع له خصائصة الثابتة ، ونحن نترك الآن جانبا ما في هذا الأسلوب من جمال لنقف عند ما يعيبه كاسلوب روائى ، وأوضح تلك العيوب أمران :

١ عدم الدقة والتحديد الناتجين اما عن عدم اختيار الملفظ المعبر ،
 واما عن استعمال أشباه الجمل .

- الاسراف الذي نراه أوضح ما يكون في اشعباع المعنى أو الاحساس أو في الصياغة اللفظية التي نلجا الى المفاعيل المطلقة على نحو ملحوظ •

وفي هذه العيوب ما يبعد به عن مشاكلة الواقع التي رأينا فيها مبدأ صادما لا يمكن التسامح فيه » .

♦ ويقول محمد مندور مند أما الاسراف فذلك ما يطالعك في أكثر من موقف من مواقف الرواية ، حيث نرى الكاتب يسرف في اللفظ فيذيب الاحسساس ويذهب بالتأثير ٠٠ انظر مثلا الى هذه المقابلات اللفظية « فصوتها مضطرب « ممرق » « يتمزق له قلبي كلما ذكرته » وانظر الى المفعولات المطلقة في قوله : « فهزت جسمها جزا ، ثم انهمرت دموعها انهمارا ، ثم احتبس صوتها فاذا هي تضطرب اضطرابا عبيقا » ونحن نفهم المفعولات المطلقة التي تصحبها صفات تحدد من الحدث ، وأما تلك نفهم المعولات المطلقة التي تصحبها صفات تحدد من الحدث ، وأما تلك التي لا يقصد بها الا غير التأكيد والمبالغة فاكبر الظن أن ما قد يساوقها من موسيقي لا يكفي لها بريقا » .

الاحساس ذاته يبسطه حتى يشف • الأسلوب ، بل كثيرا ما يمتد الى الاحساس ذاته يبسطه حتى يشف •

لله كذلك يأتى أسلوب طه حسين من الاسراف في اللفظ فيذيب الاحساس ويذهبه بالتأثير .

♦ أن كل الملاحظات والمآخذ السلبية على أسلوبه وبناء الرواية عند طه حسين والتي أوردناها وأكدها \_ محمد مندور \_ في نقده لروايته ( دعاء الكروان ) • أصابت محاولة الابداع الروائي عنده بصدع وشروخ وعدم اتساق في بنية النص الروائي • فكتاباته الروائية في معظمها الشاء بلاغي جزل حافل بالألفاظ اليقينية المباشرة والتعبيرات الخطابية أناعقة النبرة يفتقد في معظم الأحيان التعبير بالصورة والمجاز والتخيل ويهمل غالبا البعد الوجداني والتعبير بالايحاء والهمس

ب بجانب أن البناء الروائى عنده وآليات السرد وادراك أهمية الزمن الروائى وقدرات وامكانيات الرواية على أن تكون سبجل واسبع بانورامى للأصداء النفسية والعقلية والفكرية بالتخلي والصراع الدرامى بين ارادات ومصائر الشخصيات وتغتنى والتكوين الألفى والشعر والموسيقى وفنون التشكيل البصرية ثقافة ذكاء وقادرة على رسم الأنماط والنماذج الروائية التى تعكس فالرواية رسول وروح العصر.

بالطروف الاجتماعية ، وهي مرآة بعكس الواقع في ميكانيكية ويكتفي بالطروف الاجتماعية ، وهي مرآة بعكس الواقع في ميكانيكية له بالتعبير المخارجي ١٠٠ فهي حديث مرسل ١٠٠ صحيح أنه وخبرته الموسيقي وغنائيته التي تميز أسلوب طه حسين بعيد عن شاعرية ودرامية البناء المركب والمعقد ويكثف بحيث يخاطب الوجدان والعقل ويعيد خلق الواقع وتحولاته التي لا تنتهى ويتجاوز آنية اللحظة الى صدورتها وأبديتها ١٠٠ بحيث تخاطب الانسان في كل زمان ومكان ٠٠

♦ غير أننا ونحن نحاول دراسة وتقييم الجانب الروائي من عطاء طه حسين الشامخ والمتعدد في الأدب والنقد والتاريخ والترجمة والفكر التعليمي يجب ألا تنسى أن طه حسين في المقام الأول عالم أدب وناقد مؤسس وصاحب منهج ، ومؤرخ ، ومعلم عظيم ورائد من رواد التنوير في تاريخنا الثقافي الحديث ".

★ ويجب ألا نغفل تكوينه الفكرى والثقافي الأزهري ودراسته واستيعابه للتراث العربي الاسلامي ، ثم تفتحه ودراسته الموسوعية المتخصصة في الانسانية والعلوم الأدبية اللاتينية واليونانية ٠٠ وكل ذلك صاغ مزاج وفكر ورؤية طه حسين وشكل خصائص أسلوبه في الانشاء ورغم دراسته واتقائه الفرنسية فقد طلت ثقافته اللغوية العربية متجلية في

تشكيل أسلوبه فهو واحد من أصحاب الأساليب العربية المتميزة والتي أحيت أرقى عصور اللغة العربية وآليات الكتابة العربية بنغمها الموسيقي وأفانين استعاراتها وتشبيهاتها وباختصار بلاغتها وانعكس ذلك على ابداعه الروائي ، كذلك يجب أن نأخذ في الاعتبار الملكة النقدية والنظر العقلاني والالتزام بالمنهج العلمي والميل الى التحليل والشرح والمقارنة والفلسفة أو التفلسف ، وكل ذلك يؤثر بالضرورة على الملكة الابداعية التلقائية والوجدانية ، لذلك عانت رواية طه حسين من وحدة اليقطة والعقل والتحليل والمرضوعية والغرام بتفصيلات وكليات الواقع والحياة وتأمل المصير والمرضوعية والغرام بتفصيلات وكليات الواقع والحياة وتأمل المصير الانساني وقضايا الخير والشر والثورة والظلم ، والصراع الطبقي ،

★ ويبقى الأهم وهو أن نأخذ فى الاعتبار ظروف طه حسين الخاصة فهو أديب يقرأ ويدرك ويرد العالم ويستوعب الواقع وحركة وهدير الحياة والطبيعة عبر أذنيه أن تعرفه وفهمه للأشياء والأشخاص وتلقيه المعرفة فهى فى الأساس ، ورغم فقدانه للبصر فهو لم يفقد البصيرة ، بذلك زادت حدة ورهافة قدرته على الاستماع والتخيل والتمثيل الباطنى .

♦ وطه حسين لم يولد فاقدا للبصر ، بل فقده في طفولته نتيجة الفقر والجهل الذي أصبح فيما بعد أكبر عدو له وأطلق دعوته للعلم والتعليم كالماء والهواء حق للشعب ، ظل طوال عمره ضد الجهل والفقر وصله نضاله وطموحه الى منصب وزير المعارف في وزارة الوفد عام ١٩٧٢/٥٠ فأعلن مجانية التعليم الابتدائي والثانوي وأنشا الجامعات والمدارس .

لله ولقد ظل طه حسين يختزن من طفولته وهو مبصر معرفة الطبيعة والحياة والناس شكلت أسلوبه في الوصف والتعبير عن الواقع ،

★ ولم يمنعه فقدان بصره من الذهاب لتذوق المسرح والأوبرا والبالية وحفلات الموسيقي وزيارة معارض الآثار والفن •

★ ثم هو أديب يولى ما يبدعه ولا يكتبه . فهناك إذا وسيط بينه وبن انشاقه للنص الأدبى وهذا ينتهك وحدته التى تستلزمها عملية الابداع والخلق وثوثر على قدسية وسرية التوحد بين الذات الخالقة المدعة وبين الورق، لذلك كان طبيعيا أن يرتفع صوت ونبرة الانشاء والتعبير ويصبح الخطاب المباشر المحدد الألفاظ والعبارات الواضحة الخيرية بديلا لعدم المباشرة والايحاء والهمس وتشكيل الحمل وخلقها التلقائي على الورق .

 ★ كل ذلك شكل خصوصية أسلوبية التعنيز الروائي عند طه حسين ويجب أن نأخذ في الاعتبار عند الحكم على فنية الرواية عنده ، وقربها وبعدها عن الرواية في مدارسها المختلفة . ★ ولقد تعمدنا مناقشة المشاكل الفنية والجمالية والأسلوبية ونسق الشكل في ابداعه الروائي ، ويهمنا بعد ذلك أن نلقى نظرة على مضامين وموضوعات رواياته ، والهموم والقضايا والاشكاليات التي طرحها وتصدي لها ومدى علاقتها وتأثرها بالأوضاع والسياقات التاريخية والسياسية والأخلاقية التي كان يعيشها المجتمع المصرى في بداية القرن العشرين وعاشها معه بوعي وفهم طه حسين وعاني منها وتأثر وأثر فيها وترك طابعه على تطورنا الثقافي والأدبى والعلمي والتعليمي .

#### \*\*\*

ب ومحاولات طه حسين في ابداع الرواية والقصة القصيرة تجاوزا تنخفق في كل من ( الحب الضائع ) ، و ( دعاء الكروان ) ، و ( شجرة البؤس ) ، و ( ما وراء النهر ) ، و وهي روايات تناقش قضايا المجتمع المصرى وهمومه ولعل أبرزها المعذبون في الأرض .

★ أما رائعته في سيرته الذاتية (الأيام) • • وكذلك كتابه (أديب) • • فرغم اقترابهما في المعالجة الأسلوبية من الشكل والصياغة الروائية الا انهما يتمتعان بعلبة فن كتب السيرة والسرد الخبرى الذي يعطى حقائق وقعت بالفعل كمعطى جاهز •

به ويبقى أن نشير لمحاولته استلهام ألف ليلة وليلة في كتابه ( أحلام شهرزاد ) وكتاباته السيرة الاسلامية في فجر الدعوة ٠٠ مثل كتب ( الوعد الحق ) ، و ( على هامش السيرة ) في ثلاثة أجزاء ٠

★ وسوف نتوقف لدراسة كل من رواية (شجرة البؤس) ، ورواية (ما وراء النهر) لأنهما يحققان لحد ما صحة ما لاحظناه على الأسلوب والبناء الروائي عند طه حسين ولأن النقاد أغفلوا تقييم هاتين الروايتين رغم أنهما أقرب محاولات طه حسين للاتقان البنائي لشروط فنية الرواية التقليدية •

م ان الاهداء أو التعريف الذي يقدمه طه حسين في بداية المحاولة الروائية (شحرة البؤس) يوفر علينا مناقشة الفهم الأسياسي للانشاء الروائي عنده بل أهم من ذلك مفهومة للأدب عامة

من به المعلق الله المستن يوضوح في هذه صورة المحياة في اقليم من أقاليم من الله المرابعة المرابعة المرابعة المرابعة المرابعة المرابعة في البنانية والمرابعة المرابعة ا

والمستعلم الم المستعلى الله المديد المستعلم المستعلم المستعلم المستعلم المستعلم الله المستعلم المستعلم

بل فالرواية اذا صورة للحياة في اقليم من أقاليم مصر في فترة زمنية محددة هي آخر القرن الماضي وأول هذا القرن ، صورة تعكس البيئة المصرية وخصوصيتها وبما يجود فيها من دورات حياة الناس المغمورين العاديين ٠٠٠ تصدور وتعبر عن عاداتهم المألوفة المتوارثة وأسداطيرهم وأحلامهم وهمومهم ووعيهم التلقائي ٠

واذا عدنا لمفهوم الأدب عند طه حسين لوجدناه يكرر أكثر من مرة في كتبه النقدية أن الأدب مرآة تعكس الواقع ، البيئة وحركة الحياة وسعى الناس وصراعات الارادات والغرائز التي تشكل السلوك الانساني .

★ وهذا يسلمنا بالتالى لفهوم الانعكاس الآلى السكونى عند طه حسين لفهوم الرواية و سوف يؤدى الى كل الاستكاليات عن تقنيات السرد والتجسيد والتشخيص ورسم الشخصيات وعناصر البناء الشكلى للنص ويصبح التسجيل والوصف وتقديم الواقع والأحداث كمعطى جاهز دون اهتمام بالدرامية والتخيل والمجاز والاعتناء الميالغ فيه بالحبكة والحدوتة والبداية والوسط والنهاية والحكى التقليدي الخبرى والوضوح وتجنب التعبير غير المباشر ، وفي النهاية السرد الرأسي والتزام زمن الأجندي حيث يتتابع الزمن في رتابة و كل هذا يؤدى الى شحوب الصدق الفني ، يتتابع الزمن في رتابة و كل هذا يؤدى الى شحوب الصدق الفني واقع جاهز ، بل هي تعبير عن واقع في الامكان أن تلتقط حركته وتتجاوزه ليبين عالما موازيا ومناقضا للواقع المدرك الآمن لكي تجعل من الآني اللحظي ما يمكن اعتباره أبديا ويتجاوز المسكلات والهموم الانسانية الجزئية الى الفهم الأشمل الكلي الانساني فيخاطب الانسان في كل زمان ومكان وللهم النها مفتقد في الرواية عند طه حسين وعلى ضوء هذا الفهم سنحاول أن نقارب موضوع الرواية عند طه حسين وعلى ضوء هذا الفهم سنحاول أن نقارب موضوع الرواية و المسلم الكلي الانساني فيخاطب الانسان في كل زمان ومكان و نقارب موضوع الرواية عند طه حسين وعلى ضوء هذا الفهم سنحاول أن نقارب موضوع الرواية و

﴿ هُو فَى البداية موضوع بسيط ومألوف وعادى يتكرر منذ كانت حياة اجتماعية ، يمكن تلخيصه فى عبارات قليلة ٠٠٠ مجرد علاقة حميمة ونفعية بين تاجرين أثرياء أحدهما نشأ ويعيش فى أحد الأقاليم هو (على) وآخر قاهرى نشأ وولد فى القاهرة من عائلة تجار عريقة هو (عبد الرحمن) ويتم كالعادة النسب بينهما فيتزوج (خالد) ابن (على) (نفيسة) ابنة (عبد الرحمن) ولقد كانت (نفيسة) قبيحة الوجه بشعة المنظر منفرة ٠٠٠ وباتمام زواج (خالد) من (نفيسة) تم زرع شجرة بؤس طلت تطرح الوان من الشقاء على حياة الأسرتين ٠٠٠

بالاضافة الى ذلك يسرد الكاتب حياة ثلاثة أجيال من أسرة (على) وتهيمن ذلالة البؤس على مسار الأحداث الفاترة وتلون حياة الأسرتين وتشكل مصيرهما • ولا يخلو الأمر من أحداث جانبية وشخصنات ثانوبة

نيست لها أدوار فاعلية في الموضوع الرئيسي مما يصدع الوحد الفنية ويستغرق الكاتب في تفصيلات حياة كل من (على) و (عبد الرحمن) وخاصة حياة (على) وحياة الاقليم، وهي حياة ضيقة محدودة مجرد عمل، وزواج وانجاب وصلاة وعبادة وابتهال، وتصوف، ولا يخلو الأمر من اشارات اجمالية سريعة لما يحدث في المجتمع المصرى من تحولات في بداية القرن ومدى تأثيرها على حياة ومصالح كل من (على) و (عبد الرحمن) وتجارتهما كذلك حياة أولادهما

ويشعر القسارى تثيرا بالاختناق والاملال من تكرار الوصف والتفصيلات الجزئية الميكروسكوبية للمكان والأجواء والطقوس والعادات التي تتكرر في ملال ، مما يجعل الأحداث تقع في مفاجئة غير متوقعة وبلا تمهيد واضاءة واستبطان ٠٠٠ فالزمن النفسي غائب ، والاكتفاء بالتعبير من الخارج وبجزالة وألفاظ منمقة بلاغية هو السائد في الانشاء الروائي ٠٠ مما يشعر القارىء بالتصنع ويخل بالايحاء والوهم الذي يجب أن يقدم به الكاتب معطيات موضوعه ٠

بنت ( عبد الرحمن ) من ( خالد ) ابن ( على ) \*

★ ويعترف (عبد الرحمن) بمأساة هذا الزواج قائلا: « انى لم أر ابنتى قط منذ كان هذا الزواج الا رحمت الفتى وأشفقت عليه ، فما رأيت امرأة أقبح من ابنتى شكلا ولا أبشع منها منظرا ، ولا أقل منها دعاء للرجال » .

﴿ غير أن ( على ) يرد ويكشف عن مفهومه النفعي والمصلحي لهذا الزواج التعيس :

« انا اجتهدنا لأنفسنا وأموالنا ، واجتهدنا لهذين الشابين ولأغلبنا بعد ذلك أن يسعدا أو يشقيا ، أحلهما أو كلاهما • انها ابنتك الوحيدة واله ابنى الوحيد، وإن لك ثروة ضخمة ، وإن لى تجارة واسعة وأن بيننا شركة بعيدة المدى ، وإخاء قديم العهد ، فلم يكن بد من أن يقترن هذان الشابان ومن أن يصير اليهما هذا المال » •

★ وهذه اللغة الواضحة تؤكد هدى التشيوء والفهم المادى للعلاقات الانسانية في مجتمع التجار دون اعتبار لانسانيته ومشاعر الانسان ان (على) التاجر يعقد صفقة مالية بزواج ابنه (خالد) من (نفيسة) وهذا يكشف عن ادانة طه حسين لمثل ومعتقدات هذه الطبقة ٠

★ أما (خالد) فقد تعلم في الكتاب، ورفض أبيه (على) أن يعلمه
 في المدارس النظامية الحكومية لأنه يرى هذه المدارس اثما من الاثم وزورا

من الزور ، فهرب ابنه من المدينة وجد في تهريبه حتى علمة التعليم الموروث فحفظه القرآن ، وبذلك نزهه على أن يصبح مثل صبيان المدارس الحكومية ، الذين يلوون السنتهم بالتركية وتبعية أخرى يسمونها لغة الفرنسية ، وهو يكره كلا من الأتراك لطلمهم كما يكره الفرنسيين ويذكر ما كان الناس يتحسد ون به عنهم من الشر ، ولكنه كان يحب الدنانير الفرنسية ويؤثرها على غيرها من النقد ،

هكذا وبوضوح يرسم طه حسين مكونات وأبعاد شخصية (على) ومستواها العقلى العملى ودوافع سلوكها ورغم ذلك فهى متدينة تقيم الصلاة والعبادة وتحضر جلسات قطب الاقليم وامامه ٠٠ غير أن طه حسين يرسم الشخصية من الخارج وباسسلوب خبرى يقينى ويتحدث عن السلوك ولا يستبطن أعماق النفس •

★ وقد تقدمت البين بخالد حتى يلغ العشرين وهو لم يصنع شيئا الا أنه حفظ القرآن ، وجعل يعمل مع أبيه في تجارته ، ويؤثر بقية ومعظم وقته في الاختلاق الى المساجد ٠٠ وفي الليل يختلف الى مشايخ الطرق فيشاركهم حلقات الذكر وقد أشفق (الشيخ) على انجذاب (خالد) الى التصوف فأوصى أبيه بتزويجه من ابنة (عبد الرحمن) ٠

وشخصية (التنيخ) مي التي أبدع طه حسين في وصفها وتحديد مدى أهمية دورها في التحكم في مصائر ومستقبل مريديه و فهو المهيمن على شئوتهم الروحية والديوية ووود فهو اذا مؤسس شجرة البؤس ، ويكشف هذا الدور (للشيخ) قطب الطريق على مدى الاستلاب الذي يعيشه أهل الاقليم لهيمنة هذا (الشيخ) وكأنه الله والقدر يرسم للناس مستقبلهم وأدوارهم وهم مستسلمون غارقين في الغفلة والتبعية ، أن هذا الموقف النقدى العقلاني لطه حسين في تعرية دور الدين والغيب والفكر السلفي في تشكيل حياة الصرين وتخلفهم و

﴿ وَلَكُنْ ( الشَّبِيخِ ) بيصيرته كان يعرف جيدا مدى المتياج ( على ) لشوة ( عيد الرحمن ) فالزواج كان إذا اشارة لعلاقة مالية منشيئة ،

﴿ وَقَدَّ قَاوَمَتُ أَمْ ﴿ خَالَة ) هذا الزواج وَوَاجَهَتْ رُوجَهَا بَأَنَهُ يَزُوجُ ابنه لا لنفيسة بل لَثَرَوَة أبيها ﴿ عَبْدُ الرَّحَمَنُ ﴾ فخيرها بين الازعان أو الطلاق فأزعنك واعتكفت بحجرتها تبكى وانتهى بها القهر الى المؤت كمدا • وكانت هذه أول أنمار شعرة البؤس التي ذرعها ﴿ اعلى ﴾ برواج ابنه من وكانت هذه أول أنمار شعرة البؤس التي ذرعها ﴿ اعلى ﴾ برواج ابنه من

نفيصة لقد قتل الحس النفعى المادى (أم خالد) ومنذ ذلك نتابع تجليات البؤس والتعاسة فى أجيال هذه الأسرة ، أسرة على وأسرة عبد الرحمن وتكشف مصائر الشخصيات المسحوقة تحت قدرية صنعها تحكم (الشيخ) وتبادل المصالح •

ان علاقات المصالح هي جوهر الفعل والحدث رغم قناع الدين وروحانيته ويتبدي الاستلاب والاستسلام للقدر وهيمنة أوامر (الشيخ) في استسلام (خالد) ٠٠٠ فهو لم ينكر شيئا ولم ينحرف عن شيء بزواجه (وانما سعد بامرأته السعادة كلها واستيقن فيما بينه وبين نفسه وفيما بين وبه أن امرأته بارعة الحسن رائعة الجمال ، خفيفة الروح ساحرة الطرف ، خلابة الحديث ) ١٠ الى هذا المدى يغيب الوعى ويتبدى الانسان المصرى في هذه الفترة من حياة مصر ٠٠ مغيبا في حدر الدين والغيب والخرافة والمألوف

🖈 ورغم حزن ( على ) على وفاة ( زوجته ) ومعرفته السبب الذي كان هو مسبية فقد الدفع وأفرط في الزواج بعدها ١٠٠٠ ويستند في ذلك أله أطاع أمر ( الشبيخ ) الذي أوصى بزواجه ٠٠٠ واستخدم حقه الشرعي في الزواج من ثلاثة يقضيعند كل واحدة ليلة ، وليلة في حجرة زوجته التي ماتت • هكذا نكتشف بعدا آخر في شخصية (على) وهو استخدام الدين الدين وقناع اطاعة الشيخ في اشباع رغباته الحسية ٠٠ هُو حَيوان منهوم بالحياة شهوائي ، رغم ما يدعيه من تدين ومواطبة على العبادة والسهر في حلقات الذكر التي يعقدها الشبيخ ٠٠ وهذا يؤكد مزيدا من التعرية التي يشخصها طه حسين في تموذجه الذي يسود حياة غالبية الشعب المصري في هذه المرحلة بالذات من تاريخ مصر التي وقعت تحت الاحتلال الانجليزي وفقد استقلالها وهويتها من فانكب البسطاء الجهلاء على حياتهم الضيقة الأفق الحيوانية رغم أننا لا نجه الا اشارات يعيدة عن سمات هذه المنحلة السياسية والاقتصادية الاحم الاحا تجده في صفحة ٢٥٠ ويقول المؤلف: ( فيما زاد حياة ( على ) تعقد وارتباكا وأكثر فيها الهم والحزن إ أن تجارته أخِنه تفتر: فشيئا فشيئا على س الإشهرة والأفوام، الم يفظن الأسباب ذلك أول الأمر ، وانما ضاق به وشكا منه ، وحاول أن يطب له ، فلم يفلح ثم أصبيح ذات يوم وقد كشف عنه الغطاء واذا هو يرى فكرا من الأس يملأ قلبه بأسا ، هذه المتاجر الجاريدة التي أخذت تنشأ في المدينة على غفلة من أهلها لا يدرون كيف خاوت اليهم ولا كيف استقرت فيهم، وانما هو يهاء يقام لا يعرف أهل المدينة من يقيمه ولا لمن يقام ب ثم ينظرون فاذا عمانة فخمة ضخمة قد ارتفعت شاهقة في السماء منتدة في الفضاء ، وقد أقبل عليها قوم غنيا وجاوارمن القياهرة تملؤها بضيائع وعرموها وأحاطوها بالوان من الوينة واليهجة تدعى الناس وتغريهم بها واذا هم ينظرون

ثم يقفون ثم يدخلون ويخرجون بعد ذلك ، وقد تركوا ما كان معهم من نقد ، وحملوا من السلع والعروض أشياء حزمت لهم حزما حسنا ليس مألوفا فى هذه المتاجر القديمة القديمة التى توارثها الأبناء عن الآباء ، وأغرب من هذا ان المتاجرة التى أخرجها ( الشيطان ) من الأرض لا تنتصر على لون بعينه من البضائع أو ضرب بعينه من السلع ، وانما هى تبيع كل شىء ، متجر واحد يعدل جميع متاجر المدينة ، أى غرابة فى أن يفتن الناس بهذا الجديد ويتهالكوا عليه ، ينفقون فيه أموالهم ويقتضون منه حاجاتهم ، فأما ( على ) واصحابه ومتاجرهم هذه القديمة القذرة المهملة النائمة ، ضعفى فعليهم وعليها العفاء •

★ كذلك أحسن ذات يوم أنه لن يستطيع أن يثبت لهذه السياطين المجديدة التى هبطت على المدينة لتفقر أغنياءها وتذل أعزاءها ، وتأخذ من فيها من مال فتحمله الى شياطين أخرى تقيم فى القاهرة أو فى مدينة أخرى غير القاهرة ، وقد تحدث (على) بذلك الى بعض أصحابه التجار ، فاذا هم يرون مثل ما يرى ، ويجدون مثل ما يجد ، ثم لا يملكون ، كما أنه لا يملك ، الا أن يضربوا يدا بيد ويقولوا : لا حول ولا قوة الا بالله العلى العظيم ، حسبنا الله ونعم الوكيل ، ثم سعوا الى (شيخهم) وتحدثوا اليه فى ذلك ، فاذا هو يرى مثل ما يرون ، ويجد مثل ما يجدون ، ويقول للوكيل ، ثم يحدثهم عن أشراط الساعة ، ويذكرهم بأيام الله ، ويعظهم الوكيل ، ثم يحدثهم عن أشراط الساعة ، ويذكرهم بأيام الله ، ويعظهم فينغص اليهم الغنى ويحب اليهم الفقر ، ويؤكد لهم أن أكثر أهل الجنة فينغص اليهم الغنى ويحب اليهم الفقر ، ويؤكد لهم أن أكثر أهل الجنة من الفقراء ، وأن أكثر أهل النار من الأغنياء الذين يكنزون الذهب والغضة ولا ينفقونها فى شبيل الله فبشرهم بعذاب أليم ،

وكذلك عبلت حيساة (على) في ماله وتجارته ، وعبلت في ماله وتجارته مده السياطين التي انقضيت على المدينة كأنها الجراد ، واذا احساسه بالضيق يكثر ويشتد ، واذ هو يقصر مع بعض عملائه في القاهرة فلا يؤدى اليهم حقوقهم في أوانها ، واذ هو مضطر الى أن يتخفف من بعض ما اخترن من العروض ببيعها بشمن بخس ليؤدى بعض ما عليه من دين ) \*

الاحتلال الانجليزى وغزو مصر بالقامرين من كل جنسيات الغرب على الاحتلال الانجليزى وغزو مصر بالقامرين من كل جنسيات الغرب على الاقتصاد المصرى وأثره اللامر على الطبقة المتوسطة المصرية وطبقة كبار التجار المصرين وأدت الى أذماتهم وافلاسهم فهى مؤسسات تجارية تقوم على الأسلوب العلمى والنمط الحاديث في التمويل والتوزيع والعرض والتسويق ودراسة رغبات المستهلكين ، لا تضمد أمامها الأساليب التجارية المتخلفة والتي هي استمراد الأسلوب التجارة في العصور الوسطى والتي

تعتمد على التمويل الفردى والتسويق والعرض التلقائي غير المنظم والمدروس لحاحات السوق .

وهذا يدل على وعي طه حسين برصد أحداث وحياة هذا المجتمع الذي يعيش في غيبوبة ومدى أثر التغيرات السياسية والاقتصادية على حياته وهمومه ٠٠٠ ويتبدى مفهوم المصريين في هـذا الظرف التاريخي خاصة هذه الطبقة التي يقدمها طه حسين في روايته فاقدا للوعي فهو يظنها شياطين ويخضع للتفسير الغيبي الذي يقدمه (الشيخ) ان هذا الأمر من مظاهر قيام القيامة وبدلا من ادراك أسبابه والتصدى له فهو ينصحهم باحتقار الثروة والرضى بنعيم الفقر حتى يكتسبوا الآخرة ٠

★ غير أن طه حسين يقدم هذه التحولات الخارجية والتي تشكل بينه النص الروائي ويصوغ أحداثه وشخصياته من الخارج وبأسلوب خبرى كعادته وانشائي دون تصوير درامي وتشكيلي يصور ويشخص تفاعلات التحولات الخارجية بجدلية على العلقات الانسانية وسلوكيات الشخصيات ، ومدى تأثر المصائر الشخصية بهذه التعديلات •

♦ وتتوالى فصول الرواية بسرد رأسى خبرى يقينى لترصد حياة كل من أسرة (على) وحياة أسرة (عبد الرحمن) وهى حياة ضيقة المدى والأفق ، فعلى يندفخ فى الزواج والطلاق والاسراف فى التمتع الجنسى بالمرأة مبروا ذلك انه يتبع سنة لرسول فى الاكثار من البنين والبنات ، فهو القائل انه (مباه بنا الأمم يوم القيامة) وفى نفس الوقت يواصل الصلاة والتردد على حلقات الذكر والاستماع لمواعظ (السيخ) وأما (خالد) فهو يعتمد على أبيه ويتفرغ للعبادة والتصوف واللهو البرى والتمتع بثقة وصداقة أخيه وابن عمه (سليم) حتى بلغ سن الخامسة والعشرين فضاق بحياته ومن اعتماده على أبيه الذى انشغل بكثرة الزواج ، وأثر ذلك على وترك التجارة وبكلمة من (الشيخ) للباشا مدير المديرية التحق (سليم) وترك التجارة وبكلمة من (الشيخ) للباشا مدير المديرية التحق (سليم) المحكمة الشرعية يجلس بين الوكيل والمدير وأصبح (خاله) كاتبا فى المحكمة الشرعية يجلس بين الوكيل والمدير وأصبح (خاله) كاتبا فى المحكمة الشرعية يجلس بين الوكيل والمدير وأصبح (خاله) كاتبا فى الرواج والطلاق بين حين وحين ، وقد رزق كل واحد منهما راتبا شهريا قدره أربعة جنيهات \*

ويتوفى (الشيخ) ويخلفه فى المشيخة ابنه (ابراهيم) فيواصل مسيرة أبيه من هيمنة على شئون الناس الخاصة والعامة ويدير أحوالهم ويقوم يتوجيه حياتهم ووعظهم وتشكل مصيرهم ، هو حكومة داخلية لها الاتباع فى الاقاليم والنهى والنصح والارشاد .

به ويبوت (عبد الرحمن) وياتى خالد بنفيسة وأمها للاقامة فى بيت (على) ويختار (الشيخ) الجديد فتاة صغيرة لأن تتزوج من (خالد) وهى نفس الفتاة التى كان يرغب أن يتزوجها (على) الذى تثيره الفتيات الصغيرات وكانت الفتاة ابنة أحد أثرياء الاقليم وأخلص أتباع الشيخ وهو (الحاج مسعود، وقد أوغى هذا الزواج صدر (على) على ابنة (خالد)

وقد مرضت (الفيسة) وقيل ان الشيطان مسها والسبب الرئيسى هو زواج (خالد) عليها بعد أن أنجبت له بنين ـ (سميحة) وهي آية في الجمال ، وقد كشف جمال سميحة في عقل (خالد) مدى قبح وجه زوجته (نفيسة) واعترف جهارا لها مما أدى بها الى المرض والجنون ورزقت خلال وضعها هذا ابنة أخرى هي (جلبنار) صورة أخرى لقبحها وبتوجيه من (الشيخ) ورغبة في مد تقوده الى اقليم آخر ودائرة أوسع من المصالح والعلاقات ، ينتقل (خالد) للعمل في بعض مرافق الدائرة السنية ، وسوف يتضاعف أجره وتحل به البركة والخير وسعة الحياة والنفوذ ، ويعين (خالد) في مدينة استعصت على نفوذ (الشيخ) لم تكن ترسل اليه النقود والهذايا والمواسم والأعياد ،

لله ويستقر خالد في وطنه الجديد وتتغير حياته وحياة أولاده الذين يسلكون سبل التعليم المدين ويعيش هو حياة حديثة متحضرة كحياة البار الموظفين في هذا حديث جديد يماشى التطور في الحياة المصرية المحديثة من وبذلك تضعف الأسباب بينه وبين موطنه الأصلى ، غير أنه يستقبل زيادات الشيخ للإقليم الجديد ويصبح له عينا وجسرا لمد نفوذه وصلاته بكبار القوم والتجار في الاقليم . . . .

اما (سليم) فقد عمل في اقليمه القديم ، يعمل ويتلقى الرشوة غير أن أبناء تركا التعليم وسلكا طرق العمل الحرفي •

★ ولقد ورثت ( جلنار ) تعاسة وشقاه وبؤس أمها ولم تتزوج ، وظلت تعيش مع ذوجة وأولاد أبيها تحبهم وتخدمهم وهي تعسة ممزقة بين أمها المختلة العقل المستسلمة للأشباح والجان وبين حبها اليائس (لسالم) ابن عم حالد ( سليم ) وتحلم بالزواج منه ، غير أن سالم يخطب ابنة ( خالد ) تفيده وتتحطم بذلك أحلام المسكينة ( جلنار ) فهي استمرار لبؤس أمها وحظها المتكرد ، وهذا يغضب اخوتها الذين تعلموا وتحدثوا ويرفضون هذا الوضع ، وهددوا بقطع صلتهم بأبيهم ، فهم الآن قد بلغوا سن الرشد ويدرسون في القاهرة ويستعدون لمسايرة الحياة بلعديثة ، ورغم ذلك ينصاع خالد لرغبة زوجته وتتزوج ( تفيده ) من الحديثة ، ورغم ذلك ينصاع خالد لرغبة زوجته وتتزوج ( تفيده ) من ( سالم ) وتستمر الحياة شقاء وتعاسة لجلنار ، فهي قد ورثت شعرة

البؤس التي زرعت بزواج نفيسة من خاله لتحقيق صفقة تجارية بين (على) و (عبد الرحمن) .

★ انها محاولة روائية لصورة الحياة المصرية في شريحة أسرة من التجار في اقليم من أقاليم مصر ٠٠ وفي القاهرة وهي تحاول أن تسجل ضراعاتها وتغيراتها عبر أجيال هذه الأسرة لتلخص تطور الحياة المصرية منذ أواخر القرن الماضي وحتى أوائل القرن الحالى ، وهي بمعنى ما رواية أحيال ٠

★ غير أن الموضوع قدم في معطى جاهز عبر سرد مباشر يخلو في معظمة من التعبير بالصورة والرمز والتخيل، وبخطابية مزعجة يفسدها المؤلف ويفسد الدلالة بالتدخل الزاعق كما نجد في صفحة ١٦٨ حيث يبدأ الفصل ٢٥ بهذا التقديم المباشر (. ومن الحماقة الحمقاء والجهالة الجهلاء أن يحاول محاول احصاء الأيام والليالي وهي تتتابع ويقفو بعضها اثر نعض من لا يدري أحد متى ابتدأت ولا يعلم أحد متى تنتهى ، وأشد من ذلك حمقا وأعظم من ذلك جهلا أن يحاول محاول احصاء الحوادث التي تقع في هذه الأيام المتتابعة والليالي المتاهية ، فليس الى احصاء هذه الحوادث من سبيل حين تحدث لفرد واحد ، فكيف بها حين تحدث لأسرة كبيرة أو صغيرة وكيف بها حين تحدث للدينة من المدن واقليم من الأقاليم أو جيل من أجيال الناس ا فهي كثيرة التنوع ، مختلفة عظيمة الاختلاف ، يعظم من أجيال الناس ا فهي كثيرة التنوع ، مختلفة عظيمة الاختلاف ، يعظم بعضها ويجل خطره حتى يصبح له في حياة الفرد والجماعة أبعد الأثر ويهون بعضها ويدق شأنه حتى لا يحفل به حافل ولا يلتفت اليه ملتفت ، •

ويستمد طه حسين في هذا الانشاء الخطابي الذي يدمن بينه أبناء القدر ٠

★ (والشيء الذي أستطيع أن أقرره وأنا صادق عند نفسي سواء أصدقني القاريء أم لم يصدقني ، هو اني تتبعت حياة هذه الأسرة من قرب وفي كثير من العناية والدقة ، فرأيت كثيرا من الأحداث التي عرضت لها والخطوب التي ألمت بها خليقا أن تكتب فيه القصص وتنشأ فيه الكتب وتؤلف فيه الأشعار الطوال ، وأكبر الظن أن هذا ليس مقصودا على هذه الأسرة ، وانها هو شأن كثير من الأسر المصرية في هذا العصر الخطير من وأخذ القرن الحاضر يبتدىء ، وأخذت الحياة المصرية تنتقل من طورها القديم الى طورها الجديد في عنف وأخذت الحياة المصرية تنتقل من طورها القديم الى طورها الجديد في عنف المدن والأقاليم خطوب ، لم يكد يحفل بها أحد ، ولا يلتفت اليها انسان ، وهي مع ذلك قد خلقت مصر خلقا جديدا وبدلتها من خبولها القديم نباهة ، ومن جمودها القديم نشاطا ) .

★ وهذا صوت الناقد والمؤرخ والمسلح طه حسين لا صوت الراوية في تراث الرواية النهرية التي عرفناها عند أشهر معلميها كما في ملحمة أسرة: آل فورست ، لجالزورثي ، وآل بارنيروك لتوماس مان ، والحرب والسلام لتولستوى ، فاذا كنا نحاسب طه حسين على فنية البناء الجمالي وآليات السرد الروائي كما نعرفها عند هؤلاء فلأننا نعرف ثقافة طه حسين العميقة على الأدب الأوروبي ٠٠٠ ولا جدال أنه قرأ لهؤلاء غير أنه لم يستفد ، لأن عقل الناقد والباحث والمؤرخ الاجتماعي يغلب على عقل الفنان وعلى مهارات التخيل الوجدائي والتعبير الغير مباشر والايحاء وعدم قول كل شيء وترك الشخصيات والأحداث تتطور وتتصادم في حريتها وزمنها الروائي ٠٠

★ ثم أن طه حسين قد التقط وهو يحاول تصوير حياة أسرة خلال مراحل انتقال تاريخي من حياة مصر غير أنه لم يقدم شخصيات مأزومة تحمل اشكالية فكرية وحياتية ، بل اكتفى بالوصف الآلي والسرد الانشائي فأجهض مصداقية الغن لحساب الموضوعية المقلانية الجاهزة ،

★ ورغم ذلك فطه حسين لا يكف عن محاولة كتابة الرواية ، ونتوقف عند محاولته الجديرة بالمناقشة والتحليل (ما وراء النهر) وقد بدأ نشر فصولها منذ نوفمبر ١٩٤٦ ثم توقف نشر هذه الفصول الأسباب مازالت غامضة تثير الجدل ، فلم تكتمل الرواية ولم تنشر الا بعد وفاته في كتاب ، وفي نفس هذا العام نشر طه حسين بمجلة الكاتب المصرى ، سلسلة فصول قصصية بعنوان ( المعذبون في الأرض ) ومقالة ( ثورتان ) الأولى عن ثورة العبيد بقيادة سبارتاكوس أثناء القرن الأال للهجرة ، والثانية ثورة الزنج في البصرة ، أثناء القرن الثالث للهجرة .

★ وثمة وحدة فكرية ووحدة موضوع تنتظم هذه الأعمال الثلاثه تؤكد ما يتمتع به طه حسين من شهوة لاصلاح العالم وتحدى الظلم والقهر والانتماء للمقهورين والفقراء والمعذبين في الأرض ، وهي تؤكد أيضا استجابة طه حسين الواعية وحسه السياسي الثوري بما كان يجوح عام ١٩٤٦ في قلب المجتمع المصرى والعربي من صراع طبقي وغليان سياسي وانتفاضات وهبات شعبية تقمعها سلطان المجتمع الاقطاعي الملكي والاحتلال الانجليزي •

★ كانت الصراعات الاجتماعية في عام ٢٦ قد بلغت ذروتها وشكلت لجنة الطلبة والعمال وقادت النضال الوطني وظهرت التنظيمات الماركسية والاخوانية والفاشية وتصدت لدكتاتورية اسماعيل صدقي التي تمثل راسمالية اتحاد الصناعات التابعة للاقتصاد الرأسمالي العالمي ، وكان تهرأ النظام الملكي وعهد الاقطاع والفساد ٠٠٠ ونمو الحركة الوطنية ضهد

الاحتلال الانجليزى ٠٠ كانت الارض تشتعل وتمهد لما سيحدث في عام ٢٥ بقيادة ثورة ٢٣ ، وكان طه حسين بعيدا عن الجامعة في صفوف المعارضة والوفد ولذلك أثبت بهذه الأعبال تقاليد المثقف الوطنى الديمقراطي في الانحياز للشعب وتحدى السلطة الملكية والاقطاعية التابعة للاحتلال ٠

★ وقد كتب طه حسين الى توفيق الحكيم ، من ايطاليا بعد قيام الثورة بايام فى الثالث من أغسطس ١٩٥٢ يقول ( يخيل الى أن للأدب حقه فى هذه الثورة الرائعة ، هيأ لها قبل أن تكون وسيصورها بعد أن كانت ) •

★ وكما يقول زوج ابنته د محمه حسن الزيات أن فصولا أخرى كان أملاها طه حسين وجدت بين أوراقه بعد وفاته تستكمل ما نشر من فصول عام ٢٦ ولقد اعتمدنا على الطبعة الثانية ورغم ذلك وبقراءة هذه الطبعة نجد أن الرواية غير كاملة ومبتورة رغم النهاية الرمزية التي تبشر باندلاع الحريق على الشماطي الآخر كرمز دال على قيام ثورة ٢٣ يوليو ١٩٥٢ .

للراوغة والغموض والتجريد والرمزية ، وخلط الوهمى بالعينى ، واشراك القارىء معه فى بناء وحركة الأحداث والتعرف على الشخصيات الرئيسية وجعله يفكر معه فى الدلالة والبعد السياسى والأخلاقى الذى يهمس به أحيانا ويعلنه مباشرة ، غير أن الرواية مليئة بالتحليل والثرثرة الفلسفية حول الخير والشر والظلم والعدل والحب ، وصراع الطبقات فى المجتمع بين الأثرياء سكان القصر فوق الربوة والفقراء سكان القرية البائسة والذين نعيش على عرقهم وعملهم السادة ، وفيها صفحات من التحليل الأخلاقى والاجتماعى والحديث عن نوع من الشعراء والقدماء والسادة ، وتكشف عن خواء وادعاء أصحاب القصور ومدى استغلالهم للآخرين والتسلق على النقدية لعلاقة الواقع بالفن وأساليب تصوير الحقيقة الموضوعية ، والصدق الفنى والرؤى والصدق الفنى والرؤى

ب يقول طه حسين في بداية الرواية (قصتنا لم تحدث في العصر القديم وانما تزعم انها حدثت في هذا العصر الذي نعيش فيه) والمكان الذي تعور فيه أحداث القصة هو مصر لا يخدعنا الكاتب عن ذلك بالحاحه في انكاره والادعاء بأن أحداثها لم تقع وما كان يمكن أن تقع في أرض مصر، والكاتب لا يقصد الى غير التهكم والسخرية عندما يقول « ليست هذه القصـــة مصرية ، لأن مكانها لا يوجد في أرض مصر ، ولأن أشخاصها لا يعيشون في جو مصر ، ولأن أحداثها لا تلائم طبائع المصريين ، فأهل لا يعيشون في جو مصر ، ولأن أحداثها لا تلائم طبائع المصريين ، فأهل

مصر كلهم أخيار أبرار فلست ترى بينهم قويا يستذل ضعيفا ولا غنيا يستذل فقيرا ولا ناعما يستطيل على بائس ولا سعيدا يستخف بشقى » والمؤلف لا يخدع أحدا وهو في الواقع لا يريد أن يخدع أحدا عندما يقول « ان هذه القصية فيها شيء من الظلم والجور والاستطالة والاستعلاء والاستئثار للذات والاقدام على الآثام ٠٠ فلا يمكن أن تحدث هذه القصة في مصر » ٠

★ وأهم أحداث القصة تدور في قصر ضخم قائم على ربوة شديدة الارتفاع والاتساع ، وفي دار من الطين الغليظ منخفضة وفي قرية قبيحة أقصى غايات القبح تقوم على السهل المنبط مما يلى الربوة العالية » ٠

وأشخاص القصة يهمنا منهم ثلاثة من سكان القصر والمختلفين اليه هم رءوف سيد القصر وولده الفتى نعيم وشاعره الشيخ ، كما يهمنا من سكان القرية شخص محمود الاسكافي وابنته خديجة وولده أحمد ، وهما من الفلاحين ، والمؤلف يصف هؤلاء الأشخاص فيبقى الوصف غاية الاتقان ويشخص مدى التفاوت والتناقض بين حياة السيادة والعبيد والحدث الرئيسي في الرواية هو حب نعيم ابن سيد القصر الى خديجة ابنة محمود الاسكافي ٠٠ هذا الحب الذي نفض التفاوت الطبقى ، وجعل نعيم ينزل من عليائه الى أسفل ويرتفع بخديجة الى أعلى ٠٠ فأدى لسخط رءوف سيد القصر الذي طرد ابنه ٠٠ وانتهى الأمر بأن قتل (أحمد) شقيقته بعد هروبها الى المدينة ثأرا للشرف ٠٠

﴿ وَمَنْدُ أَنْ صَرَعَتَ خُدَيْجَةً بِدأْتُ تُلُوحِ النَّارِ فَيَمَا وَرَاءَ النَّهِرِ فَهُلَّ هَيْ رَمْزُ للثَّورَةُ القَادَمَةُ ٠٠٠ وهِلْ هِي نَبُوءَةً طَهُ حَسَيْنُ بِعِيدُ البَصِيرَةُ ٠

الساكنة بوبن مصرع تلك الفتاة التى أغواها نعيم به الساعر الشيخ الساكنة ، وبين مصرع تلك الفتاة التى أغواها نعيم ، وقتلها أخوها في الساكنة ، وبين مصرع تلك الفتاة التى أغواها نعيم ، وقتلها أخوها في العاصمة على ملأ من الناس لقد ألقى في روعي ليلتئذ أن هذه الفتاة قد عبرت النهر لتستقر في حيث يستقر الذين يعبرونه دائما ، وأن بين هذه الفتاة في دارها النائية وبين دارنا هذه أسبابا لم تنقطع وأوطارا لم تنقضي ، فهي تشير لهذا اللهب الذي يخفق دائما ولكننا لا نراه الاحين يجن الليل ، فلي ما بينها وبيننا من أسباب وأوطار) .

لله ولكن اذا كانت النار رمزا للحريق الشامل القادم الذي سيشمل حياة أهل القصر ، فهي تحمل بعدا آخر أكثر عمقا وشفافية فما وراء النهر أشد غموضا من أن تنفذ اليه أفهامنا فهل هو هدف السعى الانساني غير

المحقق يظل يشد الانسان الى المجهول والحلم ٠٠ ينهمك دون الوصول اليه كما هلكت خديجة ٠٠٠

انها رواية منقلة بالرمز رغم المعنى والقصه الواضح لبنائها ومعناها عن صراع الطبقات ، والتجرد ، وانقسام المجتمع لسادة لهم كل شيء وفقراء ليس لهم شيء ، ولا تخلو من بعد انسانى يتجاوز آنية اللحظة التاريخية التي نبعت منها وهي الصراع الاجتماعي في مصر أواخر الخمسينات ٠٠ غير أن طه حسين حاول واجتهد أن يحكم الشكل البنائي وأسلوب السرد الروائي بنوع من مزج الرواية للحدث واشراك القارىء في تتبع الأحداث وسلوكيات الشخصيات ، ورغم ذلك كان يطيل الوصف على حساب دراما الحدث ويلجأ الى التحليل والانشاء البلاغي فيخل بوحدة البنية الروائية ويضعف من التأثير والايحاء والوهم .

★ فاذا عدنا الى سؤالنا الرئيسى فى البداية هل كتب طه حسين الرواية فى شروطها الفنية المستخلصة من مدارسها وتياراتها فقد نستطيع بعد هذا التحليل لأسلوبيته ورؤاه أن نقول انه اقترب وابتعد عن فهم ماهية الرواية الفنية ٠٠٠ وكتب حديثا وحكاية مملوءة بالحكمة والوصف والتصوير الفونغرافى وقال كل ما كان يحمله من فكر وفهم لواقعنا الانسانى من نظر ٠٠٠ لقد كانت مضامينه ومفاهيمه عن الحياة المصرية والإنسانية أرقى من أشكاله وأدواته الفنية وأساليبه التعبيرية ٠٠٠ لذلك فقد يظل فكره الراقى العقلانى النقدى مؤثرا أما فنه فليس له تأثير يوازى أثر (زينب) لهيكل وعودة الروح لتوفيق الحكيم فى تأسيس الرواية المصرية العربية ٠٠ فالناقد قد اغتال الروائى عند طه حسين ٠٠

## الفصال الثاني عشر

## الملهاة والمأساة البشرية في حارة نجيب محفوظ

1

★ أطال الله عمر موهبة وعبقرية شعبنا وأبو الرواية العربية \_ نجيب محفوظ ومتعه بالصحة والسعادة ٠٠ فعمر نجيب محفوظ من عمر مصرنا الأصليلة ذات التاريخ الباهر العريق في الابداع والخساود والحضياءة ٠٠

اثنان وثمانون عاما من النضال الدوب والرهبنة والجهد والوعى والممارسة الابداعية في فن الرواية أدى به لأن يشييد هرما معاصرا سيظل شامخا في سماء أدبنا وفكرنا المعاصر ٠

الستينات هو الكبرياء والنزاهة والموضوعية والتواجد خارج المؤسسة الستينات هو الكبرياء والنزاهة والموضوعية والتواجد خارج المؤسسة الرسمية وعدم الارتزاق من مهنة الكتابة فقد ظل طوال عمره موظفا في مؤسسات الدولة بعيدا عن اغراء الصحافة وأضوائها لذلك استطاع ان يتكون ثقافيا وفكريا وأدبيا ويبدع في صبر واناة ويؤرخ ويحلل ويصور حياتنا السياسية والاجتماعية منذ الثلاثينات وحتى الآن ، لقد قدم شهادته الموثقة بالصورة والرمز المحسوس والمجاز للمجتمع المصرى قبل التورة وبعدها ، وستظل أعماله الروائية لوحة عريضة بانورامية وملحمة موسعة لجدل صراع وأخلاقيات وطموحات ومساومات الطبقة المتوسطة الصغيرة منذ صعودها في ثورة ١٩١٩ وبلوغها السلطة في ١٩٥٢ ثم انهياراتها وأزماتها وعدم تقديمها الحلول الحاسمة لشكلات الحرية والاستقلال والعدالة والتقدم والتحديث .

لذلك أتوقف هنا وفي عيد ميلاده عنه خصوصية عالم الحارة في ابداعه كوحدة للمكان ٠٠ تحولت الى مسرح اسطورى تثار فيه قضسايا

ميتافيزيقية وحياتية وانسانية عن هموم الانسان المعاصر حيث صخب واتساق ملهاة ومأساة البشرية ·

ان ما أسسه وأبدعه من م وحدة للمكان الروائى موس عالم الحارة ما ببعده ما العينى والغيبى ما حيث التكية والاناشيد والسمور العتيق والقرافة ما أرض المقابر ما والزاوية وعالم الخلاء ٠٠ ثم حياة الحارة ، الميلاد والموت والحياة ، وقصة أجيال الفتوات ، وحياة الصعاليك والحرافيش في مزاوجة بين الحلم والواقع ٠٠

★ لقد قدمت الحارة في \_ عالم نجيب محفوظ \_ الروائي على أكمل شكل واقعى في \_ زقاق المدق \_ ثم تحولت من حارة تدور فيها أصوات وشخصيات واقعية في الحاضر أو الماضى القريب بمفهوم زمن الأجندة ، تحولت الى بعد اسطورى تناقش فيه قضية الحياة بأشمل معنى ، والموت والعدالة والدين ومصير الصراع التراجيدى الأبدى بين الشر والخير ، وبين العنف والسلام ، بين البراءة والنذالة •

♦ ان \_ أولاد حارتنا \_ تعبر عن حقائق العدالة والتقدم والخلاص في العلم لتسرى الآن في الزمن الحاضر الدائم ، لكن هذا الحاضر المتعاقب يخلق في تتابع هذه الأحداث \_ بحارة الجبلاوى \_ زمانا لا مندوحة لنا في النهاية عن الشعور به ١٠٠ انه زمان الرجوع الأبدى لكنه ليس رجوع التاريخ ١٠٠ ان سنلالة الجبلاوى \_ الجه وأصل الحياة \_ وهم ورثة الوقف القديم يعانون أبدا اذلال ناظر الوقف ونبابيت الفتوات \_ عصيهم الغليظة \_ ويتلمسون عبر أشجع أبناء الحارة حلولا نسبية لهذا الظلم بتوالى أدهم ، وجبل ، ورفاعة ، وقاسم وأخيرا \_ عرفه \_ فالمقصود هنا بالحارة \_ تاريخ البشرية \_ وصراعها ضه القهر وهي تبشر برؤية حسية تكشف في العلم الخلاص غير أنها تعتمه على علم ممزوج بغلالة تصوف وحدس ، وتلمح فيه رغبة مثالية للدفاع عن القيمة العليا أصل وبداية ونهاية الأشياء •

★ ولسوف تتصل وتتنوع وتتعمق رؤية نجيب محفوظ \_ لمعنى الحياة وأصل الأشياء ودراما الخير والشر ، كل ذلك سيتراكم في رواية \_ حكاية حارتنا \_ خلال حياة مصرية مضاعفة متعددة الأشكال الإجمالية ، تقدم بتصـاعد ملحمى وعلى ايقاع \_ ربابة معاصرة \_ وهى ترجمات لشخصيات عادية وموحية معا ، ودورات حياة وشهادات ساخرة توصلنا في النهاية لنمو درامي بعيد المدى ، تتحرك في أفقه جميع صور الحياة ، من الميلاد حتى الموت ، من المبحث عن يقين وأصل الكون حتى العدم وسخرية وعبث الفناء ، من الرحلة والمغامرة والصعلكة والجنس والحب ، حتى العودة والاستكانة في ظل معالم الحارة الأبدية ، التكية والسبيل ، والحلم الدائم برؤية \_ الدويش الاكبر \_ الذي تبدأ به حكايات \_ نجيب محفوظ \_ برؤية \_ الدويش الاكبر \_ الذي تبدأ به حكايات \_ نجيب محفوظ \_

وتنتهى به ، فعلى لسان طفل الحارة ، الذى تترسب فى ذاكرته كل التجارب وخبرات أطفال مصر ، وبعد حوار مع رجل مسن هو ــ الشيخ ــ عمر ذكرى ــ الذى أمضى عمره يبحث بلا جدوى عن أصل حكاية الدروبش الأكبر الذى تردد كل الحارة ذكره دون ان يراه أحد ، فسأل الطاعنين فى السن فاختلفوا ، وتحرى فى ديوان الأوقاف ، وأخيرا لجأ الى العقل الذى علمه أن يرى التكية والدراويش ولا يرى الشيخ الأكبر الذى تردد كل الحارة ذكره دون أن يراه أحلا ، وانتهى بأن يتفرغ لخدمة أهل الحارة ، بأن يفتح مكتب خدمات متنوعة من سمسرة لزواج ٠٠ لعمل ١٠ الخ ٠٠ فالخدمات الأرضية أكثر فاعلية من البحث عن مجهول ٠

→ على لسان هذا الطفل ومقابل ما يقوله — الشيخ ذكرى \_ يعترف \_ نجيب محفوظ \_ في نهاية حكاياته قائلا: « حتى اليوم لم أجد الشجاعة الكافية لمخالفة القانون ، ولكن في الوقت نفسه لا أستطيع تصور تكية بلا شيخ أكبر ، وبمضى الأيام لم أعد أرى التكية الا في موسم زيارة المقابر فألقى عليها نظرة باسمة ، وأستقبل ذكرى أو أكثر وأحاول أن أتذكر صورة الشيخ أو من توهمت ذات مرة أنه الشيخ ، ثم أمضى ، نحو المر الضيق الموصل الى القرافة » ،

★ فالموت أذن هو مخلصنا من هذا الوهم ، وأيا كانت متوافقة أو صادرة هذه الرؤية الوجدانية التي يهمس بها - نجيب محفوظ - فعلينا أن تعيش أحداث حارتنا التي ترتفع فيها نبابيت الفتوات لتخرس الالسنة الناقدة وتمارس أساليب الفحش والعنف جنبا الى جنب مع البراءة والنقاء ، والبحث عن الخالص ، غير أن المخلصين مطاردون أبدا بتهمة الجنون والاشاءات وسيس التلفيقات ،

★ وأخيرا نصل للحن القرار في السيمفونية الروائية عن الحارة المصرية التي استحدثها \_ نجيب محفوظ \_ فنجد ملحمة \_ الحرافيش \_ تقدم في المدى القائم بين الحقيقة العامة والحقيقة والوهمية الجوهرية ، بين الوجود والماهية بين العالم المعاش وعالم الفكر المثالي .

﴿ هَى انشودة بحث ومعاناة عن تحقيق العدالة والكمسال فى المحارة ، تبدأ بسرد مدياة عاشور الناجى مد اللقيط المجهول الأب والأم ، والذى أنشأه ورباه الشيخ الضرير معفره زيدان مدى التقوى والحب والخير والسمجاعة ووصل الى الفتونة ، فأقامها على خدمة الحرافيش وجعلها حماية للضعفاء والفقراء ، وألغى عهد البلطجية ، ولقد ترك لابنه وخليفته شمس الدين ما أن يضع قوته فى خدمة الناس لا الشيطان وخليفته شمس الدين ما أن يضع قوته فى خدمة الناس لا الشيطان و

★ ولقد حقد الأعيان وكبار التجار على \_ عاشـــور الناجى \_ وذريته ، وحاولوا باستماتة العودة بالفتونة الى عهدها القديم ، حيث

تصبح سلاحا في أيديهم ، ضد الحرافيش وتم لهم تحقيق هذا الهدف في تحويل \_ سلمان بن شمس الدين الناجي \_ الى صفهم •

★ وظل ـ عاشور الناجى ـ اسطورة وحلما ، وعاشت الحارة حياتها العادية الاستغلال والموت والقهر والميلاد ، ولكن ظل أبدا الحلم في العودة لعصر ـ عاشور الناجى ـ الذي اختفى مع الأناشيد التي ظلت تتردد خلف جدران التكية ٠

للجهول ولدت والى المجهول تسير ويختار للجهول ولدت والى المجهول تسير ويختار للجهول ولدت والى المجهول تسير ويختار للهوي محفوظ لل ايقاع وتكثيف وايحاء الصورة الشعرية وايقاعها في سرد وقائع الأحداث ورسم نماذج الشخصيات وتومض من حين لآخر تأملات غاية من العمق عن تراجيدية الصراع الانساني بكل جوانبها من الميلاد والموت والحب والكراهية .

ب انها صورة بانورامية لا متناهية عن حارة مصرية تحدها معالم ذات رمز واضح ، التكية والسور العتيق ، رمز للغيب للمجهول ، للأصل واليقين ، والله ، تنثال منها الأناشيد بلغة فارسية ، عندما نترجمها نجدها تعليقات ذات رنة صوفية عن للأساة والملهاة للهذا في حياة البشر ، ثم لزاوية والسبيل وحوض الحمير ودكان شيخ الحارة ، والبوطة ، وأخيرا المقابر والخلاء ، ووسط كل ذلك تظل وترتفع أصوات الحياة والنبابيت ، وتغتال البراءة والطيبة والشهامة ويسميطر الشر والعنف ، وتستمر الحياة .

♦ وهذه هي قيمة \_ نجيب محفوظ الجوهرية \_ حيث أثبت \_ بملحمة الحرافيش \_ مساهمته بسخرية روائية لها أصالتها وخصوصيتها في الموضوع والبناء خاصة بكاتب مصرى عربي ، اكتشف صوته وصوت حضارته وحضارة شعبه العريق فقدم رؤيته الروائية بلغة وبناء ومفردات جمالية ، تحافظ على أصالة التراث في الحكاية والمنخصية والمكونات التراثية للانسان المصرى العربي ، ثم وهو الأهم تعانق المعاصرة وكل ما عرفته أساليب الرواية الحديثة بدون ادعاء أو اصطناع ومن هنا كانت عالميته الثي انترعها بانغماسه في خصوصيته حياتنا المصرية السخية ،

### الفصسل الثالث عشى

## الشخصية المصرية بين التاريخ والأسطورة

#### تمهيسد:

فى حضور الواقع النضالى الذى يعيشه الشعب المصرى كجزء من الشعب العربى ضد العدوان الصهيونى الأمريكى القائم، وعندما يتأكد يوما بعلم يوم صدق الحس الثورى لجماهيرنا كخلاصة لخبرة تاريخنا العتيد وبأن الحق لا ينبع الا من فوهة المدفع ، وأن اللغة الوحيدة التى طالما علمت قوى الاستغلال والقهر والاحترام لارادة الشعوب هى لغة الرصاص والدم ، عندما يصبح ذلك كله أمرا بديهيا ، تصبح بالتالى قضية تأمل وتفهم طبيعة الروح النضالية لشعبنا عبر تتبع المراحل التاريخية المضيئة والسوداء فى مقدمة همومنا الفكرية ، وذلك فى مجال الوجدان القومى المجسل فى أشكال فنية وأدبية ومن البداية يتبدى تاريخ الشعب المصرى فى وحداته ، حقيقة موضوعية برغم كل المراحل المتتابعة والمتباينة التى شكلت نوعية استمراره ، فمن الخطأ القول بعدم وجود صلة بين مصر الفرعونية ، ومصر الهلينية ، ومصر البيزنطية القبطية ومصر الاسلمية ، ومصر العربية الحديثة ، ولعل تعبير ( نيوبرى ) يبلور هذه الحقيقة : ( ان مصر وثيقة الحديثة ، ولعل تعبير ( نيوبرى ) يبلور هذه الحقيقة : ( ان مصر وثيقة من جلد الرق ، الانجيل فيها مكتوب فوق هيودوت ، وفوق ذلك القرآن ، وخلف الجميع لا تزال الكتابة القديمة مقرؤة جلية ) (١) .

ويدعم هذه الحقيقة الدكتور (حسين فوزى) بقوله: ولكن مصر لم تبق، ولا يمكن أن تبقى، بمعزل عن العالم الذى تطور منذ القرون الوسطى، وأنشأ فى أوربا حضارة نبتت أصولها من حضارة اليونان والرومان والتوراة والانجيل، واخصبتها عناية العرب ببعض معالم الفكر اليونانى، فاذا اضفنا الى هذا أن حضارة اليونان تعترف لمصر القديمة ببعض الفضل، وأن الحضارة العربية تأثرت فى بعض نواحيها الفنية

<sup>(</sup>١) شخصية مصر ـ دراسة في عبقرية المكان ـ د٠ جمال حمدان ٠

بالفن البيزنطى ، فان السلسلة الحضارية التى تجمع مصر القديمة ، ومصر السلسلة المضارة الحديثة سموف تضيق حلقاتها (٢) •

ولكن أليس القول بوحدة التاريخ المصرى ، قد يؤدى بنا الى القول بوحدة الشخصية المصرية ، فنتعرض بذلك لحديث عن (جوهر) استاتيكي مفترض ، وبالتالى نسبت صفات ودلالات معينة لأمة شكلتها تفاعلات أكثر من حضارة ، واختلطت بها أجناس وتعرضت لكثير من الهجرات بحيث انها فى كل مرحلة من مراحلها اتخذت أشكالا متباينة ، أوصلتها لهذه الطبيعة النوعية المحددة الآن والتي يهمنا دراستها عبر أخطر أزمات تاريخها الحديث وبالذات عقب أحداث ٥ يونية برغم كل أخطار هذا الافتراض ، بجانب الاعتراف بتعقد وتشابك أبعاد هذه القضية فربما نحصل على بعض نقاط ارتكاز لو ألمنا بالمخيوط لما نسميه في مجالات الابداع الغني ، بمعنى آخر ما يهمنا وبكل تحفظ ، هو التعرف ولو بشكل اجمالى على سمات ونسب العلاقات الجدلية بين تتابع المراحل التاريخية التي عبرتها الشخصية المصرية وبين تجسيدات خبراتها ووعيها في صور وابنية فنية الشخصية المصرية وبين تجسيدات خبراتها ووعيها في صور وابنية فنية متخيلة ، تتضمن في النهاية نتائج معرفتها للواقع وحركتها ، لا بشكل مفاهيم كما هو الحال في العلم ، بلى بشكل صور ، بشكل تمثيلى جديد أرحب للحقيقة يكون تمثيلا مشخصا حسيا فرديا بصورة لا تضاهي و

#### أولا: أبعاد الشخصية المرية:

اعترافا باخلاص مجموعة المحاولات الفردية الجادة التى قدمت وتقدم حتى الآن من محاولة عباس العقاد فى كتاب (سعام زغلول) حتى كتب شفيق غربال ، وسليمان حزين ، وحسين مؤنس ، وصبحى وحيدة ، وحسين فوزى ، وجمال حمدان • وذلك لدراسة أبعاد الشخصية المصرية بنظرة شاملة لحد ما ، فثمة بلا جدال قصور ضمنى يحام من وصولها الى اجابات متماسكة مقنعة ، فتاريخنا القومى لم يدرس حتى الآن ـ دراسة متصلة كلية ويندر أن نجد تكاملا موحدا فى مجموعة الكتب التى حاولت دراسة مرحلة تاريخية واحدة من سلسلة المراحل التى صهرت كينونة الشخصية المصرية ، وبالتبعية فمجموعة الكتب الحضارية التى درست وجدان وعقل وذاتية ، الشعب المصرى مازالت انذر من الندرة لا تشبع الاحتياج الفكرى القائم حتى الآن ، ولا جدال فى أن هذه الجهود تستوحى عملا جماعيا مخططا ، لتشرف عليه الدولة وتضميع تحت تصرفه كل

<sup>(</sup>۲) د حسین فوزی سندباد مصری ۰

الامكانيات المادية والفنية ، وتجند له كل العقود الخلاقة في كل المجالات الفكرية والعلمية والفنية فلا يمكن أن يوجد فرد واحد أيا كان طاقاته وثقافته قادرا على قراءة وتحليل كل ما كتب عن مصر بحضاراتها المتباينة، بجانب كل ذلك فلا شك كل ذلك أن قوى الاستعمار والتخلف عرقلت الطموح الفكرى المصرى لاتمام عمل هام كهذا ، غير أن حصولنا على الاستقلال الوطنى لا يمكن أن يبرر غياب هذه الضرورة الفكرية التي تشكل الاطار الرئيسي لدراسة أي جانب من طبيعة الشخصية المصرية .

فى ضوء هذا التحفظ يمكن أن نستخلص ثلاثة اتجاهات رئيسية فى كلية هذه المحاولات الفردية للراسة أبعاد الشخصية المحرية :

## ١ ــ اتجاه القول باستمرار وتوحد الشخصية المرية من فجر التاريخ للآن :

وأبرز رواده : شفيق غبريال وسليمان حزين ، وبشيء من التطرف كل من محمد حسين هيكل ، وطه حسين ، وسلامة موسى في ثلاثينات هذا القرن .

فالمؤرخ (شفيق غبريال) من خلال نظريته (ملازمة الوقائع) والتى هي صدى لأستاذه توينبي المؤرخ الفيلسوف في نظريته الخاصة ( بالتحدي والاستجابة) يرى ان مصر ليست (هبة النيل) كما يقال دائما انما هي (هبة المصريين) فلقد فرضت الطبيعة على المصريين بعد انحسار الجليد ان يواجهوا ظروف الجفاف والقحط وتقلباته النهر ، وكان التغلب على هذا التحدي من شأن ( الصفوة المبدعة ) فاستطاع المصريون ان يصنعوا حضارة ، في حين أن أقواما آخرين عجزوا عن هذا التحدي الخارجي ، فعاشوا في بدائية وعلى هامش الحضارة ، الا أن هذه النواة التي تفاعلت فعاشوا في بدائية وعلى هامش الحضارة ، الا أن هذه النواة التي تفاعلت من الظروف المخارجية الطارئة شكلت وجود عنصر الاستمرار في التاريخ ألمصرى ، ولم ينقطع هذا الاستمرار في التاريخ المصرى كله الا مرة في ألمصرى ، ولم ينقطع هذا الاستمرار في التاريخ المصرى كله الا مرة في أهاية العصر الفرعوني ، مرة أخرى مع الفتح الحضاري الذي حدث عام نهاية العصر الفرعوني ، مرة أخرى مع الفتح الحضاري الذي حدث عام نهان تكوين مصر ... لشفيق غبريال ) ،

أما (سليمان حزين) فيرى أن الهجرات التي تعرضت لها مصر سواء من الشمال أو الجنوب أو الشرق أو الغرب ، لم تكن كبيرة العدد وكل ما فعلته أنها أضافت الى ثروة مصر وسكانها في الميزات الجنسية المتوارية ولم تغير النظام العام للسكان وحتى الحرب الفاتجين ومستوطنين لم يستقروا في مصر الافي الفترة التي ساد فيها حكم العناصر العربية ،

على ان الهجرة العربية الى مصر ارتد بعضها الى موطنها الأصلى واتخاذ البعض مصر معبرا الى المغرب وبقى البعض على الأطراف أقرب الى الصحراء منهم الى الوادى ، ثم انقطعت هذه الهجرة فى العصر العباسى اللهم الا هجرة طائفة منهم من عرب الأندلس الى الاسكندرية سنة ٢٠٠ هـ ثم ازاحتهم عنها سنة ٢١١ هـ ، وبتولى الحكم على أيدى الأيوبيين الأكراد ، ثم الماليك الأتراك والجراكسة ، ثم العثمانيين كان ذلك ايذانا بانتهاء النفوذ العربى البحث وجاءت فترة استطاعت مصر فيها أن تهضم العرب النازحين ، والدكتور حزين يبلور هذا التفسير فى نتيجة صريحة بقوله : « لذلك بقى والدكتور على مر الزمن جزءا من سلالة البحر الأبيض المتوسط أضيفت اليه دماء خارجية فاستوعبتها بفضل عدده الكبير وحياته المستقرة وتترافر والتكوين الجنسى العسام ، تلك الشخصية التى لا تزال تحتفظ بكيانها وطابعها حتى يومنا الحاضر » ـ ( سكان مصر ودراسة تاريخهم الجنسى الحلة التاريخهم الجنسى -

## ٢ \_ اتجاه القول بالشخصية العربية أو الاسلامية لمر:

لقد عبر بمغالاة كل من ( عبه الرحمن عزام ) ، ذكى مبارك ، وأحمد حسن الزيات من طبيعة الوجه الاسلامي والعربي للشخصية المصرية ، ولقد اصطبغ مفهومهم لحد كبير بصيغة دينية لم تتخلص من بقايا رواسب فكر القرون الوسطى بجانب انها ترديدات لدعوة جمال الدين الافغاني ، ولقد دعم هذه المفاهيم موجات فكرية اندفعت من الشمام وسموريا على الأخص ، والواقع أن طبيعة المرحلة التاريخية ، في ثلاثينات هذا القرن لم تكن مستوعبة بشمول من مفكرى الثورات الوطنية والقومية التي احتاحت منطقة الشرق العربي ، ومفهوم القومية العربية لم يكن تحدد ونضم وألم بجوهر الصراع بين الاستعماد الأوروبي الغربي وبين الاستعمار التركي الذي بدأ يشيخ ويذبل ، ولقد كانت أفكار لطفي السيد وطه حسين وهيكل تعبرا عن انغماس الحركة الوطنية المصرية في صراعها ضد الاحتالال الانجليزي والتخلص من بقايا الحولاية العثمانية ولم يكن من المكن للحركة الوطنية المصرية وبعد ثورة ( ١٩١٩ ) بالذات أن تسهم في حركات الثورة العربية ضد الولاية العثمانية لأنها كانت من تدبير وهندسة الاستعمار الأوروبي الغربي وخبير استراتيجيته ( لورانس ) ، ولقد أكدت أحداث التاريخ المعاصر مدى خبث الدور الذي لعبه الاستعمار الأوروبي يوعد بلفور وبداية خلق دولة اسرائيل ، ومن واقع هذه التناقضات كان من المبرد أن يقول طه حسين في هذه الفترة : « أن الصريين قد خضعوا لضروب من البغض والوان من العدوان جاءتهم من الفرس وجاءتهم من العرب والترك

والفرنسيين والانجليز ، وكان مبررا أيضا أمام هذا التطرف أن يرد أحمد حسن الزيات بوجهة نظر أشد تطرفا قائلا : « لا تستطيع مصر الاسلامية الا أن تكون فصل لا من كتاب المجد العربي لانها لا تحد مادا لحيويتها ولا سندا لقوميتها ، ولا أساسا لثقافتها الا في رسالة العرب » .

( مجلة الرسالة عام ١٩٣٣) .

انظر سلسلة المقالات التي كتبها أمير أسكندر في جريدة الجمهورية « في الفكر المصرى المعاصر » •

## ٣ - اتجاه النظرة الحفسارية الشساملة والاعتراف بفترات الانقطاع التاريخيسة :

وأبرز ما كتب في ذلك الدكتور حسين فوزي وجمال حمدان ٠ ويمكن أن نضيف صبحى وحيدة ولا شك أن كثيرا من الآراء الذكية التي توصلوا اليها تعود الى المزاج الثقافي الموسوعي الذي يميز محاولاتهم أيا كانت الصفات الفكرية التى شكلت وجهة نظرهم فالأول يكتب بحساسية الفنان والمؤرخ والعالم وأهم من كل ذلك العاشق المفهوم بسحر التاريخ المصرى أما كل من ( صبحى وحيدة وجمال حمدان ) فبجانب أعماق نظرتهم العلمية المتخصيصة ، الأول كعالم اقتصاد والثاني كجغرافي ، فلا شك أن لديهم الوعى بان التخصص لا يلغى الادراك - الشـــامل لابعاد ضوء الموقف السياسي للمرحلة التي وضعوا فيها كتبهم ، فصبحى وحيدة كان يعبر عن وعى نضج البرجوازية المصرية عندما تكامل رأس المال الصناعي والمصرفي أما الدكتور ( جمال حمدان ) فهو يتحرك في ضوء نظرية الدوائر الثلاثة ، لدور مصر التاريخي والتي سبق أن عرضت في « كتاب الفلسفة النورة » ، والثلاثة يجمعهم اتفاق بشكل أو بآخر بشأن الانقطاع الحضاري بين مصر الفرعونية ومصر العربية برغم وحدة السياق التاريخي والدور الذي يلهم دا ثما الشعب المصرى طوال العصور بمسئوليته عن الآخرين • ويختتم حسين فوزی کتــابه بقوله : « ان بلادی خرجت من محناتها ورزایاما محتفظة بشبخصيتها وطبائعها السمحة ، مقبلة داثما على صناعتها الواحدة ، صناعة الحضارة ، برغم كل شيء ، وتحت حكم كل انسان ، وضد كل انسان » \* أما عند جمال حمدان فمصر « فرعونية بالجه ولكنها عربية بالأب ، ثم أن بجسمها النهري قوة بر ، ولكنها بسواحلها قوة بحر ، وتضع بدلك قدما في الأرض وقدما في المياه ، وهي بجسمها النحيل تبدو مخلوقا أقل من قوى ، ولكنها برسالتها التاريخية الطموح تحمل رأسا أكثر من ضخم ، وهي بموقعها على خط التقسيم التاريخي بين الشرق والغرب تقع في الأول ولكنها تواجه الثاني وتكاد تراه عبر المتوسط ،

كما تمه يدا نحو الشمال والجنوب ، وهي توشك بعد هذا كله ان تكون مركزا مشتركا لثلاث دوائر مختلفة بحيث صارت مجمعا لعوالم شتى ، فهى قلب العالم العربي ، وواسطة العالم الاسلامي ، وحجر الزاوية في العالم الافريقي » •

#### ( شخصية مصر دراسة في عبقرية المكان \_ جمال حمدان ) .

ان هذا الشعور الغريزى لدى الشعب المصرى بمسئوليته عن الآخرين وبأنه يحمل دائما تبعات دور حضارى ، يكاد يتشابه رغم الاختلاف فى الأهداف مع صوفية أفكار دوستوفيسكى بان على الشعب الروسى دورا أخلاقيا بالنسبة لاوروبا كلها .

#### ثانيا: الشخصية المرية ولحظات الخطر:

أذا كانت هذه مجموعة الاجتهادات الفكرية بشكل أو بآخر قد اقتربت بنا لحد ما من بعض سمات وخصائص عامة حددت كينونة الشخصية المصرية في صورتها عبر ٧ آلاف عام فمما لا شك فيه أن رؤية ورصد وتفهم لحظات الخطر والاستفزاز التي عانتها هذه الشخصية الاصلية يجعلنا نقترب أكثر من سمر وسر صمودها في مواجهة الزمن ، تتحقق هنا لغير ما حدود صدق الأسطورة القديمة قدم مصر من البعث والخلود والتجدد ٠٠٠ يظل بعث حوريس المنتقم لأبيه هو الوجدان، واللاوعي للشخصية المصرية ، والكل في واحه ، وروح المعبد ، هي الطلسم الذي يفسر نهوض الكبرياء المصري وتحديه لكل خطر من أيام الهكسوس حتم ٩ يُونية سنة ١٩٦٧ ، أنها ملحمة متجانسية كل التجانس تتابع في نسيجها أحداث ومآسى التاريخ ، مشكلة زمان لا مندوحة لنا في النهاية عن الشمعور به ، انه زمان الرجوع الابدى ، لكنه ليس رجوع التاريخ ، بل رجوع على الحياة والطبيعة ، انه زمان الحياة الذي يبدو فيه النظام الابدى حاضرًا في كل حين ، ولعلنا نقع في اغراء الطموح من أجل استعضار كلي لرؤية تمتزح فيها السسيكولوجية ، والتاريخ ، والتصسور أو الفلسســفة الاجتماعية لذلك فهي قريبة من رؤية البصييرة الفنية الذاتية المنهسومة بالكليات دون الجزئيات والمتقصبة فنبض واقع الحياة المصرية لا لجدران وابنية الواقع التاريخي والاجتماعي من العصر العبودي الي فجر الثورة الاشتراكية وبرغم صعوبة تلخيص لحظات الخطر التي تعرضت لها مصر ولصعوبة واتساع مدى الأبعاد الزمنية التي تعرضت لها مصر للاعتداء والطمم ، رغم ذلك فسنتعرض لتتابعات هذه المعارك المجيدة التي خاضتها الشنخصية المصرية ضد الغزو والقهر

#### ١٠ أ الهكسوس • الرعاة المحتلون :

يقول د عبد المنعم أبو بكر : « فوق جدران مقبرة مصوبة قديمة لم تندثر بقاياها ، ما زال التاريخ يحفظ لنا حكاية الغزوة الأولى غزو قبائل البدو الساميين في عصر الملك بيبي الأول ثالث ملوك الاسرة السادسة ولم تكن مقبرة الملك هي التي حملت أقدم نص عن غزو مصر بل كانت مقبرة ( اوني ) رجل الشعب الذي عهد له الملك بمهمة الدفاع عن مصر في تاريخ يعود إلى عام ٢٤٠٠ ق م لقد أعد ( اوني ) الجيش وقاد المحارك العنيفة ضد القبائل البدوية المندفعة كالسيل من شسمال سوريا وفلسطين تطلب الدلتا الخصيبة وعندما ظهر الوادي منهم ، صورت هذه الأبيات على جدران المقبرة روعة هذا الانتصار .

تقول هذه الأبيات: « عاد الجيش سالما بعد أن خرب أراضى أهل الرمال عاد سالما بعد أن خرب الرمال عدد سالما بعد أن خرب أراضى أهل أراضى أهل الرمال ، عاد سالما بعد أن فرق بلاد أهل الرمال ودمر حصون الأعداء ، بعد أن اقتلع مزارع التين والكروم ، والقى الثار بين جنسوب الأعداء ، عاد الجيش سالما بعد أن قتل عشرات الآلاف من الجند ، عاد سالما بعد أن أحضر معه آلاف الأسرى » •

عقب ذلك حدثت غزوة ثانية لصر كانت أقسى ، وذلك في مستهل القرن السابع عشر ق٠م ٠ لقد كانت على حد تعبير المؤرخ المصرى القديم « مانيتون السمنودى » « غضبة من الالهة فقد وفد الغزاة من الشرق فاستولوا على أرضنا وتغلبوا على حكام البلاد وحرقوا مدننا دون رافة وهدموا معابد الألهة ، ٠٠ المخ » وربما تفسير تمكن الهكسوس من مصر واجع الى انتهاء العصر الزاهي الذي شمل الأسرة الثانية عشر والذي يعتبر من أزهى عصور التاريخ المصرى تقدما ورخاء ، واعقب هذا العصر فترة اضطراب شديد سادت قيها الفرقة والشنتات الداخلي ، غير أن الهكسوس اكتفوا باحتلال الدلتا ومصر الوسطى حتى ملوى ، وفرضوا الجزية على الصعيد مانحين حكامه شيئا من الاستقلال الذاتي ، وظل الهكسيوس يتحكمون طالما التمزق يسود الوادى حتى ظهرت أسرة قوية قى طيبة تبادل زُعَامِتُهَا رَجَالُ نَشْرُوا الثورة صْلَا المُحتلُ ، وتَفْيِدُ النَّصُوصُ بِالدَّلاعُ الْعَارِكِ في عُصر ثلاثة باورين هم : « سقمن رع ، وولداه كامس واحمس ، وفي « برهية سالييه الأولى » والتي هي في الحقيقة صفحة من مذكرات طالب مصرى عاش خلال القرن الثالث عشر (ق٥٠م) أي بعد خروج الهكسوس بنحو ٣ قرون ، في هذه الوثيقة تفاصيل حرب التحرير التي خاضها المصريون ضـــــ الهكســـوس بقيادة (كامس) أولا ، وأخيرا تم طردهم ومطاردتهم حتى فلسطين وانتصاره في (شاروهين ) وأدى هذا الانتصار ألى وحدة الوادى وقيام الامبراطورية المصرية التي امتدت في عصور خلفائه الى أعالى الفرات في الشمال والى الشلال الرابع في الجنوب (١) ٠

#### ٢ ـ الاشوريون يهاجمون مصر:

الدفعت موجة هجرة جديدة من الشمعوب الهندو اوروبية لفظتها جبال ارمينيا أخلت تحتل مناطق آسيا الصغرى ، هــذه الأفواج الكثيفة كأسراب الجراد كانت تتجه بأبصارها الى وادى النيل ، ولقد تصدى لهم الصريون بقيادة الملك ( مونبتاح ) بن رمسيس الثاني ، وقاتلهم حتى طارد فلولهم بشدة وعنف وزحف الى فلسطين ، ولقد سجل الملك انتصاراته ومشاعر الفرح لدى الشعب وذلك في احدى معابد العاصمة « القلاع تركت وشأنها والآبار فتحت من جديد وحراس الليل يعملون في حقولهم كالمعتاد ، لا أثر لتلك الأصوات التي كانت تنادى في صميم الليل ٠٠٠ قف هنا أتى شخص غريب » • • لقد أعقب ذلك غزو الارين حتى الليل ٠٠٠ الدلتان واستطاع ( اسرحدون ) أن يجتاز الباب الشرقي لمصر حتني وصل الى أراضي شرق الدلتا ، كان ذلك في عام ٦٧٤ قبل الميلاد ، وعندما قامت المعركة البطولية ارتد على أعقابها الغزاة ، وما لبث أن عاود الاشوريين وكرروا المحاولة مستغلين الاطمئنان الذي ساد عقب الانتصار الأول لدى المصريين ، ولكن على أثر الهزيمة اندلعت المقاومة حتى تمت على ايدى ( طهارفا ) وخلفه تانوت آمون وعاد السلام والبناء والاطمئنان الى الوادئ المنتصر •

#### ٣ ـ التغيانة تمكن قمبيز من مصر:

عقب اكتساح المصريين لحاميات الاشوريين وبعد انتشار الثورات ضد الامبراطورية الاشورية ، وكانت فارس قد أصبحت دولة قوية أصبح من المحتم أن تطمع في الاستيلاء على مصر ، ولقد تردد (قمبين ) في البداية من غزو مصر ، غير أن خيانة (قانيس ) قائله فرقة من الجند المرترقة بجانب تعاون نفر من اليهود كانوا يعيشون في مصر مع الفرس كل ذلك مكن قمبين من بلادنا ولكن الى حين ،

انه يكتب في سلف: « انا قمبين أكتب اليكم هذا ٠٠٠ فاذا استمعتم له كان ذلك خيرا لكم والا فكونوا مستعدين لملاقاة جام غضبي الذي سأضبه على رؤسكم لانني سيد الأرض كلها » ٠

ولقد كان رد المصريين عنيفا كله كبرياء الواثق من عدالة قضيته ب

« أى قمبين ٠٠ أيها التعيس تدبر أمرك وفكر مليا فيما الت مقدم عليه ، هلا اتعظت بالملوك الاشتوريين والحيثين وأولتك الذين يقطنون

المناطق الغربية ١٠ ألم يكونوا ٢٠٠ وسوف يلحق بك العار على أيدى جنــودنا ، ٠

وعندما سقطت الأسرة العشرين وانتهى بسقوطها عصر الدولة الحديثة أخذت الأحداث تمر متشابكة متتابعة تنذر بدنو سقوط علم القيادة من يد مصر ، وبدأ هذا العصر الذي تعارفنا على تسميته بالعصر المتأخر من أوائل القرن الحادي عشر قبل الميلاد وانتهى بدخول الاسكندر أرض مصر عام ٣٣٢ ق٠٩٠ (١) .

سيتتابع بعد ذلك على مصر أكثر من جيش يستهدف تحويلها الى ولاية تحكم من عاصمة بعيدة لها صلف وتسلط القوة العسكرية ولكنها أبدا ستنحنى أمام الأصالة والتراث الحضارى العريق لها ، ربما تحصل لها صفات واتجاهات جديدة تغنيها غير أنها أبدا تستثمر الاحترام لقدم وعراقة الخبرة في صناعة الحضارة ، وربما تجد عند الدكتور حسين مؤنس في دراساته عن الأبعاد الحضارية لمصر ، تلخيصات ذكية لهذه النتابعات التاريخية ولا برز عناوينها يقول : « عندما وصل الاسكندر الى الدلتا قال : « أي جنة هذه » وعندما وضع نابليون قدمه على شاطىء مصر قال « أي نار هذه » ويوليوس قيصر عندما أجهده المصريون في حربهم وحاصروه في الاسكندرية قال : « لن ابقى في هذا الجحيم لحظة أكثر مما ينبغي » ، وعمرو بن العاص قال : « هذه شجرة خضراء » \* أما صلاح الدين فقد قال شيئا معناه : « هذا بلد لا يخرج منه الا مجنون » \*

وقد يقال ان آخر ما سمعنا به من حروب المصريين كانت في عهد الاسرات حتى الأسرة العشرين ، وقد يقال أكثر من ذلك بأن الجيش المصرى في آخر عهد الاسرات الفرعونية كان مؤلفا من الليشيين والاغريق والنوبيين وربما نسمع خلال عدة قرون على مدى التاريخ بغزوات وحروب مصرية تقسوم على اذرع وأسلحة جيش مصرى مؤلف من المقدونيين واليونائيين والليبيين وفرسان العرب ، والقدو ، والأكراد والمغاربة والفرغانيين والاتراك البلقانيين والتتار والجركس .

ويؤكد هذه الظاهرة الدكتور حسين فوزى قائلا: « يجب أن نعى ذلك كل الوعى ، وأن لا ننخدع بمواقع صلاح الدين وأسرته ولا بغزوات بيبرس والناصر محمد وقايتباى ، وكلها قامت على كواهل الأجناد الاجنبية ، لذلك الوعى له أهمية في فهم ما سوف يحدث بمصر بعد « النكبة الفرنساوية »

1 1 41 ...

<sup>(</sup>۱) انظر سلسلة الدراسات التي قدمتها جريدة الأمرام « الف عام ام ٥ الاف » • نظرة معاصرة على حضارة الانسان المصرى القديم •

وهذا الحدث سيكون نذيرا بيقطة الشعب المصرى ، واعلانا بأن هذا الشعب سوف يستغرق مائة عام حتى يرى أول الغيث في « هوجة عرابي » ومائة وخمسين عاما حتى ينهمر الغيث أثناء « ثورة ٢٣ يوليو ٥٢ » .

ان القضاء على وجود جيش مصر كان هدفا دائما من أول غزو للفرس والرومان حتى الاحتلال الانجليزى ، ولكل هل معنى ذلك ان دوح القتال والمقاومة قد أخمدت الى الأبد فى نفوس المصريين ، والواقع أن أحداث التاريخ تكذب هذا الاحساس وربما تكشف طوايا التاريخ فى المستقبل قيمة الدور الذى لعبته مصر فى انتصار الفاطميين ، والأيوبيين ولا يمكن التقليل من شأن معارك المنصورة ، ودمياط ومرج دابق ، وتورات القاهرة ضد نابليون ومعركة رشيد ٠٠٠ المخ ٠

ان الدرس المستخلص من كل ذلك هو الاعتقاد بعدالة حروب الشعب المصرى فلقد كانت دائما من معركة قادش (ق م) حتى معادك سيناء والقنال الآن ـ كانت معارك تحرير ودفاع عن الأرض والتاريخ ، والطبيعة المصرية الوديعة التي اكتسبت بالاستقراد والخبرة حكمة أخلاقية وسلوكية هي الدرس الباقي دائما للبشرية ، وهذه الحكمة هي أن الاعتداء على الآخرين اعتداء في نفس الوقت على كرامة وانسانية الانسان .

ولعال كتاب فجر الضامير « لبرستيد » يعفينا من تفصيل هذه الحقيقة فهو يكتب اعتمادا على وثائق نادرة ودراسات مقارنة استوعبت عمره يكتب قائلا « ولقد أصبح الآن من الواضح الجلى أن التقدم الاجتماعى والخلق الناضج الذي أحرزه البشر في وادى النيل الذي يعد أقدم ملامح التقدم العبرى بثلاثة آلاف سنة ، فقد أسهم اسهاما فعليا في تكوين الأدب العبرى الذي نسميه نحن ( التوراة ) وعلى ذلك فان ارثنا الخلقي مشتق من ماض انساني واسع المدى أقدم بدرجة عظيمة من ماضي العبرانيين ، وان هذا الارث لم ينحدر الينا من العبرانيين ، بل جاء عن طريقهم ، والواقع أن نهوض الانسان الى المثل الاجتماعية قد حدث قبل أن يبدأ ما يسميه رجال اللاهوت بمصر الوحي بزمن طويل ، وان هذا النهوض نتيجة للخبرة الاجتماعية التي مارسها الانسان بنفسه ، ولم يزج الى هذا العالم من الخارج (۱) •

ولقد ظل الانسان المصرى من سبعة آلاف عام يتعامل مع الطبيعة ويسيطر عليها وينتزع منها أسرارها وكل ذلك في خدمة الانسان ، ويندر ان نجد في تاريخه لحظة اعتداء على الآخرين أو طمع فيما لديهم من خير

<sup>(</sup>۱) فجر الضمير \_ جيمس هنري برستيد ٠

أو تقدم ، وحتى الفترات التي قامت فيها امبراطوريات قاعدتها مصر ووضعت يدها على بلاد أخرى في البحر الأبيض أو في أعالى النيل · كانت هذه اللحظات وبالا على الشعب المصرى نفسه ·

فلا جدال ان شعبنا أدرك بخبرته أن « شعبا حرا لا يمكن أن يستبد شعبا آخر » •

#### ثالثا: الشبخصية الصرية ولغة الأسطورة والفن:

ان الحياة المضاعفة ، المتعددة الأسسكال الاجمالية التي عاشستها الشخصية المصرية من فجر التاريخ وحتى الآن ، والتي حاولنا قدر اجتهادنا الالمام بالخيوط العريضة لحركتها التاريخية عبر حقب التاريخ المتتابعة متعمدين في نفس الوقت استقراء جوهرها وتشكله وتحوله من عصر لعصر بجانب تأمل معدن هذه الشخصية في لحظات الخطر والأزمات ، ان هذه الحياة لا يمكن اكتمال فهمها دون رؤيتها بعين الفن والرمز ، بمعنى آخر وبأبسط تلخيص ممكن سنحاول ترجمة الرحلة التاريخية العينية التي عاشتها الشخصية المصرية ، سنحاول ترجمتها بلغة الأسطورة والفن ،

وما نقصده هنا بالأسطورة بعض ما يعنيه « جارودى » بقوله :

« ان الأسطورة ليست أوديسة ضمير الله ، ولا هي المثال أو الصورة الأولية أو الفكرة ، فالأسطورة لا هي ارساء في المقدسات ، ولا ارساء في طبيعة أولى بل هي لغة المفارقة وهذه المفارقة لا يمكن أن تتعقل في حدود البرانية ولا الحضور ، ولا هي مفارقة من فوق الهية ، ولا هي مفارقة من تحت من طبيعة هي معطى جاهز ، ان الأسطورة ليست مشاركة ، بل هي خلق (١) والاسطورة متى تحررت من « الميثولوجيا » تبدأ من حيث يقف المفهوم أعنى : لا مع معرفة الكائن المعطى بل مع معرفة الفعل الخلاق ، انها ليست انعكاسا لكائن بل هي تطلع الى خلق وهي لذلك لا تعبر عن نفسها أبدا بالمفاهيم بل بالرموز .

والملاحظ أن تاريخ مصر القديم ملى، بالمتناقضات وانه ملى، أيضا بالأساطير المختلطة بالواقع والوقائع المختلطة بالأساطير، ومثل الاله المصرى القديم « اوزيريس » الشمس والنيل ، بكل مترتباتهما ، وهو لم يكن يمثل خصوبة الأرض فحسب ، وانما كان يمثل أيضا صانع وسائل الانتفاع بالأرض ، كما كان العمل في ايدى الناس ، ويكفل لهم العمل ، كذلك فان اوزيريس هو صورة البذرة التي تغرس في الأرض فتنمو بعد ذلك وهو صورة سياق الحياة ،

وقد يمكن هنا استعادة بعض ملاحظات « هيجل » عن روح الفن المصرى القديم فهو يرى « أن أفكار ومفهومات المصرين القدماء وجدت

1 5 40

التعبير عنها في العمارة واللغة بينما هي أفكار ومفهومات نابعة من مصدرين اساسيين وهما : الشمس والنيل ، فارتفاع الشمس في السيامات عنه الشروق كل يوم ، وارتفاع ماء النيل عند الفيضان كل عام ، يكونان اطار الألف والياء بالنسبة لصر ، فالنيل هو قاعدة الحياة ووراء النيل الصحراء ، وثمة صراع بين جفاف الصحراء ومياه النيل وازدهار كل حكومة في مصر مرتبط بانتصار النيل على الصحراء والعكس صحيح ، والشمس والنيل هما رمزا الانسانية في مصر القديمة ، ، لكن لكل رمز مغزى ، والمغزى يتحول الى رمز يصبح بدوره ذا مغزى ، وهذا الغزى هو رمز الرمز الذى يصبح بدوره مغزى المغزى ، وهكذا ، وفي هذا التحول تتجسم الصورة المصرية، لكنها لا تصبح صورة بدون أن تكون في الوقت نفسه ذات مغزى، ومن هذين المكونين لروح مصر النيل والشمس يستخلص « هيجل » مكونات الروح المصرية فهي تربط ربطا وثيقا بين عالم المادة وعالم المثل ، بين الطبيعة والأفكار ، بين الحياة والنفس ، بين الجسب والروح ، وأبو الهول لغز في ذاته لكن عند قدماء المصريين ليس بصر ومع أنه تعبيرا عن المجهول ، وانما هو تعبير عن نشدان المعرفة ، أنه الرغبة في الرؤية وراء المجهول ، ولكن أبا الهول ليس مجرد رمز للغز ومغزى له قحسب وانما هو الهدف ذاته ذو مغزى باعتباره جسما نصفه حيوان ونصفه انسان ، ان الرأس الانساني الذي يخرج باردًا من جسم حيوان يمثل الروح في شوقتها الى الخروج من العنصر الطبيعي (١) •

على ان المصريين القدماء كانوا أول من قالوا بخلود الروح ، ومعنى ذلك انها شيء مختلف عن الطبيعة ، أى أنها مستقلة بذاتها ولا نهائية ، لكنهم في الوقت ذاته لم يفصلوا فكرة خلود الروح عن ضرورة صيانة الجسد الذي هو الوعاء الطبيعي لخلودها ومن هنا كان معنى التجاؤهم الى التحنيط ، ورغم تناقض النظرة التجريدية للروح والخلود مع الاهتمام بمظاهر الحياة المادية التي كان يستخدمها الموتى ، في حياتهم ومن ثم بدلا من استقلال الموت أقام المصريون القدماء المبراطورية الموتى ، بدلا من المجرد ــ المطلق ، أقاموا العيني المحدد ، أعادوا بناء الطبيعة من جديد ، ونحن هنا نرى التناقض بين الطبيعة والروح ، والروح الطيبة ، ولا نرى الاتحاد المباشر بينهما ، ولا حتى الوحدة المحددة حيث لا تكون الطبيعة موجودة الا كارضية للروح ، وحيث لا تكون الروح موجودة الا محتواه في الطبيعة ، أي ان الوحدة المصرية بين الطبيعة والروح تحتل مكانة وسطا ، وكل قطب من قطبي هذه الوحدة في حالة استقلال مجرد وحدة عينية ،

<sup>(</sup>۱) انظر للعدد المناص من هيول والفكر العصري مجلة الهلال اكترير ١٨ وكذلك فلسفة الفن عند هيجل زكريا ابراههم ، مجلة الجلة •

وغاية الوحدة المصرية بين الروح والطبيعة والروح والطبيعية هي مذاق الاستمتاع بالحياة •

ولا جدال في ان العبقرية المصرية عبرت عن وجدانها عن علاقتها بطبيعة الطروف الطبيعية والاجتماعية في أشملل ابداعية كان أروعها وأعظمها وأكملها باعتراف مؤرخي ونقاد الفن ، الشكل المعماري أو النحت بمعنى محدد ، فالتمثال المسمى بشيخ البلد يكاد يخرج بنا عن كل تصور ، أما تمثال الكاتب المصرى فيكاد يهتم بالكتابة .

ومنذ نشساة الفن الفرعونى وثمة عامسلان هامان يؤثران فيسه ويصاحبان تطوره أولهما متعلق بالجوهر ، والثانى متعلق باسلوب هذا الفسئ .

(أ) في مضمون الفن وجوهره كانت الصورة في مختلف أنواع تشكيلها نجتا أو نقشا أو رسما ، تجوي عنصرا حيويا وجيا فيما تمثله ، سواء مثلت الصورة الانسان أو الجيوان ، أن الصورة تمثل عند الانسان الصرى القديم ، نوعا من الخلق ، ينم عن جوهر ما تمثله .

( ب) في الأسلوب كان ثمة قواعد تحكم عمل القنان المصرى من ناحية الشكل :

★ الاله في الصورة أكبر حجماً من الملك ، والملك أكبر حجماً من أعدائه ، أن ـ الشخص الرئيسي يتمثل دائماً في العمل الفني على نحو ينم عن مكانته .

★ رسم الأشكال من أخص مظهر لها مع ابراز أخص مظاهرها الميزة •

★ ترتيب المناظر في صفوف يعلو الواحد فيها الآخر تفصلها خيوط مستقيمة تمثل الأرض وهذا الأسلوب لا يتوافق مع قواعد المنظور ٠

والارتباط الأساسى بين قواعد الفن المصرى وبين الجهود السياسية لتوحيد شطرى الوادى فرضت منهجا في تصوير الأشياء كان يحكم رغبة الفنان في أن يجعل الأشياء تبدو كما هي في الحقيقة وليس كما يراها النساطر •

ومند أوائل عصر الدولة القديمة حيث انطلق الفنان المصرى انطلاقة هامة ارتقت بفنه في خطا سريعة نحو الكمال ، كان واضحا ان العقيدة المصرية هي أوضح الحوافز أثرا في دفع الفن والفنان المصرى تجاه التقدم ، وفي مقدمة عقائد المصرين عقيدة البحث والخلود وهي التي أشعلت جدوة

النَّهُ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ عَمَالُو وَمَعَابِكُ وَأَهْرَاهَا وَمَعَابِرُ عَايِمٌ فَي الروعة وَالْكُمَالُ ، ومع أنْ اللهِ ي خرائبها .

باقة الأعمدة في الكرنك ، بهو الأعمدة جهـة حتشبسوت ٠٠٠ الرامسيوم ٠٠٠ هيكل ايزيس في فيلة ، أبو سمبل ٠٠٠ هذه البقايا القليلة المتفرقة مازالت تنطق بما كانت تجمعه العمارة المصرية من روعة وضعامة وصلابة ، غير أن الدين كان أيضا قيدا الزمه استخدام أسلوب محدد من ناحية ( الشكل ) ، لقد كان الفنان المصرى يرى أن التقيقة هي جوهن فنه وكان يحس أن الخيوط التي يرسمها ليس حافزها الوحيد هو الابداع الفنى وانما حافزها الاكبر هو الخلود ، وبحكم هذه العوامل وعلى حلا قول « أرتولك هوزر » كان الفنان المصرى صانعا ، فمن الضحيح النا تعرف أسماء كبار المعماريين وكبار النحاتين في مصر وانهم كانوا يتمتعون بمنيزات في البلاط الفرعوتي ، غير أن الفنان ظل اجمالا مجرد صائع ، ولم يكن في هذا العصر من المكن التحدث عن حد فاصل بين العمل الدهني والعمل اليدوى الا في حالة المعماري الكبير ، أما النحات والمصور فلم يكونا الا عاملين يدويين فمزكز المصور والنحات لا يبدو مشرفا ، اذا ما قورن بمركز الكتبية ، وما ذلك الا مظهر الانحطاط قيمة الفنون بالقياس الى الأدب وهي الظاهرة المألوفة في تاريخ العصر الكلاسيكي القديم في الشرق القديم، وعلى أية حال فان الاحترام الذي كان يقابل به الفنان كان يزداد بازدياد التقدم ألعام •

غير أن هذا الطابع السكوني للفن المصرى قد تحطم بثورة اختاتون ( فمن الواضح أن حساسيته بالحقيقة وصراعه ضد التقاليد الحرفية البالغة العقام في الدين ، أدت بالفن المصرى لأن يتغلب على النزعة الأكاديمية الجامدة وأصبح الفنانون يختارون موضوعات جديدة ويبحثون عنَ رموز جديدة ، ويحاولون أن يصوروا الحَياة الروحية الفردية الباطنة ، بل يحاولون فوق ذلك أن يرسموا صورا شخصية تحمل معاني التوتر العقلي والحيوية التي تكاد تصل الى حد العصبية غير العادية ، لقد اتجه الابداع الأجمالي لحضارة قديمة كهذه غطت رقعة زمنية طويلة في حين أن مدفنا هو استقراء جوهرها الذي تشكل بلا جدال خلال العصور التي التابعت بعد ذلك وبالاندماج في حضارات أخرى كالحضارة الهيلينية والاغريقية والقبطية ويهمنا هنا التوقف قليلا عند ( الحضارة العربية ) ، والملاحظة السريعة هنا إنها لم تحمل إلى مصر سوى دين جديد وقيم أكثر تقـــدما من واقع القيم المتهرئة التي كانت تحســـدها الحضارة الرومانية المستعطرة على مصر ولقد سبق دخول العرب أن حطم المصريون المعابد والعقيدة الوثنية الفرعونية وحظم بعد ذلك المستحيون المصريون الاتغلاق والتزمت المسيحي ولأن الفتح العربي كان يحمل حماستا ورؤية للكون

والانسان أكثر تقدمية وعدالة فقد فرض لغته على اللغة القبطية وبقايا اللغة الهيروغليفية وما يهمنا هنا في مستوى دراسة الابداعات الاجمالية هو مراقبة حركة الوجدان المصرى ولقد سبق أن عرضنا لها في مستوى التعبير الأسطورى ، ويبقى أن نعرض لها في مستوى التعبير اللحمي ويرتبط ذلك بالفتح – العربي لقد شكلت الطبيعة المصرية بجانب نوعيات الأحداث التي مرت بمصر في القرون الوسطى مجموعة من الملاحم العربية أو فن السير ، عنترة بن شداد ، الزير سالم ، على الزيبق .

لقد تلمس الشعب المصرى من عصور القهر تجسيدات خيالية لابطاله ينقذونه أو يحملون له العسدالة والحرية والخير ، وربما انصرف الأدب الرسمى الى مجالات فكرية ممكونية محافظة تعبر عن مصسالح الطبقات الحساكمة .

أننا نضع أحكامنا في اطار التحفظ عندما نتعرض لفترات الانقطاع الحضاري التي عاشتها الشخصية المصرية ولا يمكن أن نقترب من أحكام يقينية في القول بخصائص الفن المصرى عبر القرون الوسطى وأكثر من ذلك في مستوى الأدب فلقد قلنا في بداية الدراسة أن ذلك يصبح صعبا في غيبة الدراسة التاريخية والحضارية المتصلة لتاريخ مصر في ٧ آلاف عام ، وربما كانت بداية الحملة المصرية واصلاحات محمد على وافكار رفاعة الطهطاوي وحسن العطار وبداية ميلاد العقلية المصرية الحديثة لقد تمكنا الآن من نقل أروع ما في الحضارة الأوروبية وقامت جهود متصلة لدراسة تراثنا العربي من لطفي السيه حتى مله حسين والعقاد ويجب أن نديم ذلك بدراسة التراث الفرعوني أيضًا ، أن المهمة التي على أكتاف المفكرين من جيلنا في البحث عن سمات وطباع الشخصية المصرية في عصر الثورة الاشتراكية والتكنولوجية لا يعفى الكتاب والفنانين من القيام بواجبهم كقرون استشعار وأنبياء للبشر ، يروى أبعـــاد اللحظة الحاضرة لكل امتداداتها في الماضي الحضاري وأيضا ومضات السستقبل ولا جدال أن أجيالهم الروائيين المصريين من توفيق الحكيم ولاشين وحتى نجيب محفوظ استلهموا أصالتهم في الأسلوب الروائي من ادراك الاتصال في كينونة الشخصية المصرية ويقوم بهذا الدور ولو بقصور كتاب المسرح المصري من يوسف ادريس حتى ميخاليل رومان والفريد فرج ومحمود دياب على أن أخطر المعبرين عن نبض وقسمات الشخصية المصرية في حضور الأزمة الحضادية التي نعيشها الآن بعد أزمة ٥ يونية هم كتاب القصة القصيرة ولقد سبق أن قدمنا عنهم دراسات من وجهة النظر هذه ، أننا نحتاج لرؤية حمالية وفكرية تتخطى الجمود الفكرى والديني وتتخطى الامكانياب الحاضرة لكشنف امكانات وأحلام غير محدودة لمستقبل الشخصية الصربة التي عاشت ملحمة التاريخ بأسطورة وقبل ing the state of t

## الباب الشاني

## في الأدب

.

. . .

... 4

**3**1

صالون العكيم وعطر الذكريات في صحبة توفيق العكيم بين (عودة الروح) و (عودة الوعي) تأملات في كتابات توفيق العكيم الاسلامية والدينية

★ عقب اتصالى تليفونيا بأستاذى \_ نجيب محفوظ \_ لأهنئه بعيد ميلاده الثانى والثمانين دعانى لقابلته بمبنى الأهرام صباح يوم الخميس كعيادته .

★ غير أنى وبعد أن غاب صوته المتعب الحنون الحكيم ، انتابتنى حالة نفسية غريبة ، مزيج من الحنين والأسى والحزن ، وتداعت الذكريات المتسابكة الدافئة عن سنوات طويلة من العبر عشبتها بحميمية ويقطة فكرية وعقلية مع الهة الأولمب المصريين بالبرج في الدور السادس من مبنى الأهرام .

لل حيث كنت ألتقى وأتحاور وأستمع لتوقيق الحكيم، و د. حسين فوزى و د. زكى نجيب محمود ، وصلاح طاهر ، وأحسان عبد القدوس ، ويوسف أدريس وأخيرا وفي السنوات الأخيرة انضم اليهم . د. لويس عوض ٠٠ بعد أن عاد الى الأهرام ٠٠ عقب استقالته لمنع نشر سلسلة مقالاته عن الأفغاني ٠٠

★ وعقب رحيل احسان عبد القدوس وكان صديقا قويبا لى ٠٠ وكذلك أستاذى الشامخ ٠٠ د٠ لويس عوض ٠٠ لم أعد أجد رغبة فى الذهاب إلى هذا المكان المهيب الحافل بصخب صراع الفكر العميق وأحاديث الأدب والفن والسياسة وكل مشبكلات وهمسوم وقضايا الحياة المصرية والعربية والعالمية ٠٠

★ وكما توقعت بل أكثر مما توقعت ٠٠ بمجرد دخول ــ البرج بالطابق السادس ومقابلتي ــ نجيب محفوظ وقد أصبح شيخا نحيلا ٠٠ مرهقا وهو جالس في غرفة توفيق الحكيم شعرت بالفراغ والوحشــة واليتم والأسى ٠

★ نجيب محفوظ رفض أن يجلس على مقعد توفيق الحكيم ومكتبه احتراما ووفاء لذكرى أستاذه واكتفى بالجلوس فى مهـابة على الكنبة المقايلة للمكتب ولقد شعرت على الفور بحضور روح ودعابة وعذوبة توفيق الحكيم تملأ الحجرة حتى الآن ٠٠٠

🖈 كانت هذه الججرة الخالدة في حياة توفيق الحكيم تمتلي، وتحفل بحضور رائع للعمالية د٠ حسين فوزي ، وزكى نجيب محمود ، وصلاح واحسان عبد القدوس ، ويوسف أدريس ، بجانب رواد محدودين من أعلام الفكر والأدب والفن وكان المتحدث الأول والمهيمن على المناقشات والمثير والمفجر للقضايا والحوار ـ توفيق الحكيم ، فهو حكاء ماهر ويتمتع يذاكرة يقظة متدفقة يتحدث عن زعماء مصر الحديثة ، ومصطفى كامل ، ومحمد قريه وسعد زغلول والنحاس ، ومحمود النقراشي ، ويسرد عديد المواقف الخفية والطرائف عن صداقته وخلافاته مع طه حسين والعقاد ، والمازني ، و د محمد حسين هيكل ويحكي عن نشسسأة المسرح وكبار الموسيقيين .. كامل الخلعي الذي لحن له أول مسرحياته ، وأولاد عكاشة ، ويوسنف وهبى وروز اليوسف ٠٠ كما يغيض من ذكرياته عن باريس ومتابعته الأدب والفن والمذاهب الأدبية فيها حتى الأيام الأخيرة من حياته ٠٠ أحاديث جديدة رائعة عن الرواية والفن وأعمقها عندما يتحدث مع حسين فوزى عن الموسيقي والباليه والفن التشكيلي وعلاقتها بالأدب ٠٠٠ يقول ( لقد شيدت بناء مسرحية شهر زاد على أنغام والحان (كورساكوف) ، أما أهل الكهف فلم يفهمها النقاد ولا يحيى حقى فقد كانت انعكاسا لقضية مثارة في الثلاثيناك عن الصراع بين القديم والجسديد ومفهسوم الزمن والتراجيديا والماساة الصرية ٠٠٠ ) ٠٠٠ ثم تلمع عيناه في مكر قائلا ( صحيح أن طه حسين استقبل بدايات عملي بالترحيب ) ٠٠ غير أني رفضت أن يكتب مقدمة للطبعة الأولى من (أحل الكهف) مما أغضبه فترة منى ٠٠ لقد كان ذاتيا لحد ما ٠

وكان نجيب محفوظ في أكثر الجلسات صامتا يستمع لما يريد أن يستمع له ويهمل ما لا يريد ٠٠ ودائما مستغرقا في تأملاته ٠٠ غير أنه بين الحين والحين ينطلق بضحكته الهادرة المصرية الحلوة ٠٠ عندما يطلب منه توفيق الحكيم طلب القهوة ٠

★ وعندما تثار قضية فكرية ذات بعد فلسفى ٠٠٠ يبدأ زكى نجيب محمود لتحليلها لغويا بمنهجه الوضعى المنطقى ٠٠٠ ويتحدث كأنه يلقى محاضرة ٠٠ لقد كان عقلانيا دقيقا فى تحليله لأى مشكلة ، وأتذكره عندما دخل علينا مضطربا مهرولا لأن أحد القراء السلفيين رفع عليه دعوى لفقرة جاءت فى احدى مقالاته عن (كووية الأرض) مما اتهمه صاحب السعوى بالالحاد وقال له توفيق الحكيم أن يصعد الى المستشار القانونى للمؤسسة فهرول ونظارته تنزلق على أنفة ٠٠

🖈 ويعلق د٠ حسين فوزى قائلا ٠٠٠ لقد دعوت منذ أربعين عاما في سندباد الغرب أن نعتنق الحضارة الأوربية والعقل العلمي لتجنب ظهور هذه العقليات المتخلفة لن نخرج من مأزق التخلف الفكرى الا بالمرور بعصر النهضة لذلك أنا أعد كتابا عن عصر النهضة في العلوم والأدب والفنون ٠٠٠ وحسين فورى كان يحمل في شخصيته تراث السـنا باد العرابي ، فهو دائما على سفر مغرم بالمعرفة وحب الموسيقي وهو مرجع وفيلسوف لها ودائما يدخل علينا محملا بكتب جديدة ومجلات من كل لغة ، وما كان أروع أحاديثه مع توفيق الحكيم عن ذكريات باريس ، وكيف رفض ان يعترف بكمال الدين حسين عندما أصبح وزيرا للتربية والتعليم وكان هو وقتها وكيل جامعة الاسكندرية واعتكف في بيته ، وأصبحت أزمة حلها عبد الناصر وفتحى رضوان ينقله وكيلا لوزارة الارشاد القومى التي أصبحت فيمسا بعد وزارة للثقسافة ، فأسس كل صروح المؤسسات الفنية وأسس البرنامج الثاني بالإذاعة ، كان دائما مرحا وعندما يساله توفيق الحكيم عن صحة زوجته الفرنسية ٠٠ يقول ( حاولت أن أقنعها أن قلبها لم يعد يحتمل الحياة ) فهو علماني ومنطقي مع نفسه لا يعزف العواطف والروحانيات الغيبية ٠

ويلاحظ توفيق الحكيم ٠٠ صمت وحزن لويس عوض ٠٠٠ فيسأله عن آخر أخبار مصادرة الأزهر لكتابه ( مقدمة في فقه اللغة ) فيندفع لويس عوض غاضبا ويذهب الى مكتبه ويعود بعدة رسائل يعرضها على توفيق الحكيم كلها تهديد وسب له ٠٠ احدى الرسائل يقول له فيها ( يا عميل الأب شنودة وتلميذ المستشرڤين ١٠٠ يا ملحد ١٠٠ ) ، وتثار قضية مصادرة الأزهر للكتب ٠٠ وتنكأ جراح ٠٠ نجيب محفوظ أصادرة ( أولاد حارثنا ) حتى الآن غير أنه يصمت ٠٠

﴿ وهنا يقول : عبد الرحمن الشرقاوى لا فائدة أن الأزهر وبعد البروفة الأولى لاخواج مسرحيتى ثار الله ب الحسين ثائرا وشهيدا أمر بوقفها بلا أى مبرد ٠٠٠ لقد عادت محاكم التفتيش ٠٠٠ ويعلق يوسف ادريس لذلك فقد اكتشفت أن بطل المرحلة هو البهلوان واننا نعيش فى

سيرك وهذا هو موضوع مسرحيتني الجديدة التي أكتب فيها الآن ٠٠٠ وأنا لا أنسى أنهم صادروا لى مسرحية المخططين ٠٠٠ مما جعلني أتوقف مدة عن الكتابة للمسرح ٠٠٠ وكنت أحب أن أرقب كيف يتودد يوسف ادريش لنجيب محفوظ عندما يقابله في مكتب توفيق الحكيم وإبتسم في صمت متذكرا كيف يهاجم يوسف ادريس في أماكن أخرى نجيب محفوظ ساخرا على توالى رواياته قائلا أنه صانع كنافة وكاتب موظفين ٠

★ ويادرا ما كان يحضر إلى المكتب احسان عبد القدوس ٠٠ فهو في سنواته الأخيرة كان يكتب بخصوبة ٠٠٠ غير أنه ذات يوم قال توفيق المحكيم أن أعماله يعاد طبعها في مكتبة مصر وأنها تجاوزته في التوزيع ، نجيب محفوظ ورغم ذلك أفاجا بصمت النقاد ، وكان احسان عبد القدوس حساسا جدا من تفوق نجيب محفوظ ٠٠

﴿ ويبدأ الجميع في الانصراف بعد تعب من المناقشات ويظل نوفيق الحكيم يتكلم ولا يمل من سرد الذكريات حتى يرتدى البالطو وأناوله عصاه وننزل الى الطريق فيرفض ركوب عربة الأهرام وأظل أسير معه حتى ميدان التجرير لأثركه يسير بمفرده على الكورنيش حتى بيته كعادته

﴿ توالت كل هذه الذكريات في أقل من دقيقة ٠٠ وأنا أدخل البرج بالطايق السادس بالأهرام ٠٠ لأجده صامتا ٠٠ وكأن هؤلاء الآلهة العظام لم يسكنوا قيه ذات يوم وشعرت بالحزن ٠٠ فلم يبق منهم الا نجيب محفوظ وبنت الساطىء وصلاح طاهر وشممت عظر ٠٠ الأحماب بامتالاء ٠٠

## في صحبة توفيق الحكيم بين ( عودة الروح ) و ( عودة الوعي )

★ في الذكرى السابعة لرحيل فنان الأدب ومؤسس المسرح الأدبى العربي توفيق الحسكيم ١٠ أحاول أن أتوحد مع صمت الورق الستعيد وأشيد لحظات دافئة ونابضة بالفكر والفن والخلق والابداع ١٠ عشتها بقرب عصفور الشرق ـ توفيق الحكيم ٠

★ لقد امتدت صداقتی ومعایشتی وصحبتی له حوالی ثلاثین عاما به سمحت کی بالحصول بعد مجاهدة علی ثقته ومعرفة سر أسراز مكونات شخصیته وروحه العمیقة المتسترة خلف عدة أقنعة وماسكات جعلت منه

١٥٦

لغزا غامضًا في حياتها السياسية والفنية والأدبية · أقنعة العصا والبيرية، والحماد ، والبخل ، وعدو المراة ، وساكن البرج العاجي .

للحكيم أدى لأن يصبح لتوفيق الحكيم حضور دائم ورائع في حياتنا الفكرية والأدبية والفنية ، سأحاول أن أتحدث عنها عبر قراءاتي المبكرة لكتبه ومسرحه وابداعه الخلاق ودراستي له وحاداتي معه ورصدي لكل ما كان يدور في جلساته المخاصة من جدل ومناقشات خاصة في الدور السادس من مبنى الأهرام ، حيث مكتبه المفتوح الأبواب بلا سكرتارية أو حاجز يفصله عن الآخرين ، وبرغم ذلك فقد كان ثمة حاجز صلب يملك مفتاحه هو نفسنه ، بحيث يسمح للآخرين أن يتجاوزوه أو يصدهم في قسوة عنه ،

#### ١ \_ بداية المعرفة:

كان من خطى أن أقرأ لتوفيق الحكيم في صباى حيث أعطاني شقيقي الكبير وأستاذي الأول الذكتور عبد الملك أبو عوف - وهو من علماء الصبيدلة البارزين ومن أرقى مثقفي جيل الأربعينات ـ أعظاني رواية ( عودة الروح ) فالتهمتها في ليلة واخدة وعشت في يقظة مع مشناعر وعدوبة وصفاء وجدان ( محسن ) وحبه الأول المجهض لسنية 🕬 وتمتعت بهذا الوصف الحي لجو عائلة أخواله ووصلتي المعنى البعيد للزمن في عودة الروح عن روح مصر الذي يقوم على البعث والتجدد المستلهم من أسطورة أوزوريس الغائرة في وجدان الشبعب المصرى عد حيث المعبود والكل في واحد ١٠ لقد اجتمع أفراد الأسرة على حب سنية ٠٠ ثم اجتمعوا على حب سعد زغلول وانخرطوا في ثورة ١٩١٩ • ومنحت لي هذه الرواية عوالم السحر والتخيل والوعى وصممت على قراءة كل أعماله : أهل الكهف ، يوميات نائب في الأرياف ، عصفور من المشرق ، بيجامليون ، الملك أوديب ، فن الأدب ، ايزيس ، مسرح المجتمع ، ولذلك ما كدت التحق بالجامعة الا وكنت قد كونت فكرة عن فكر وفن وابداع توفيق الحكيم الذي تعلمت منه سلاسة الاسلوب الفني الذي يسستفيد من فنون الموسيقي والرسيم والنحت والعمارة ٠٠ بخلاف أساليب البلاغة التي تعتمد على التقرير واليقين ونقل العلومات ، كذلك هزني ، سمو وسحر وحسواده الدرامي الذكي ٠٠ ولقد بهرني كتابه الرائع « زهرة العمر » وجعلته مرشدا لى في تكويني الثقافي والفني ولعل أخطر ما نبه هو الكشف عن الجانب الابداعي في تراث الأدب العربي ، والمعاناة في البحث عن أسلوب

★ القد تكاملت في ذهني صورة شامخة لتوفيق الحكيم كمبدع ومفكر مصري ، حاول أن يستخلص من تراث مصر الفرعونية والقبطية

والاسلامية صياغة ومنظومة فلسفية وجدانية تقرأ معنى الزمن والروح والمعنى بدراساته في النحت المصرى ومقارناته بالنحت اليوناني ، غير أن كتابه التعادلية سبب لى حيرة في فهم اصلاحية وتوسطية توفيق الحكيم ولم أقتنع بكثير مما جاء فيه من فكر توفيقي بين العقل والقلب •

★ ومن وقت لآخر كنت ألمح الحكيم يسير متأملا على شاطىء نيل جاردن سيتى وأحيانا فى زحام شوارع القاهرة وكنت أرى فيه مهابة وأمنع نفسى من اقتحامه •

★ حتى استقر نجيب محفوظ في جريدة الأهرام في حجرة بجوار توفيق الحكيم ٠٠ وحاول نجيب محفوظ أن يعرفنى على الحكيم غير أنى كنت في مرحلة تمرد على كل ما قرأته وأتهيأ لمرحلة جديدة من الفكر والابداع بعد أن اعتنقت الماركسية وانخرطت في بعض التنظيمات السرية ٠٠ أيامها أعدت قناعاتي بتوفيق الحكيم فوجدت أنى لابد أن أعيد تفسيري وقراءتي له حتى صدر لى عام ١٩٧١ كتاب ( البحث عن طريق جديد للقصة القصيرة المصرية ) والذي قدم ودرس جيل الستينات ٠٠ فاقنعني يوسف ادريس أن أهديه لتوفيق الحكيم لأعرف قيمتي ككاتب ٠٠ ومما أغراني بذلك أن يوسف ادريس قال لى ٠٠ لو وضع الحكيم كتابك في رفوف مكتبه فعليك أن تعرف أنك نجحت في الامتحان ٠٠

الحكيم يثق في ادريس واستقبلني بترحاب وتناول الكتاب باهتمام وأخذ يستفسر منى عن ما يقصده بالقصة القصيرة الجديدة وسرعان ما أخذ في الحديث الذي جذبتي عن بدايات الكتابات القصصية ورأيه في فن الحديث الذي جذبتي عن بدايات الكتابات القصصية ورأيه في فن القصة ومس قضايا شائكة حول الشكل والتقنيات المضامين وهاجم كتابات طه حسين وفريد أبو حديد وعبد الحليم عبد الله وشعرت أنى أمام ذهن خلاق وموسوعي مومما أسعدني أيضا أني تعرفت في نفس اليوم على شخصية ساحرة متواضعة تقطر ثقافة وهو سندباد عصرنا در حسبن فوزي الذي رحب بي ودعاني لمعاودة زيارتهم ومن هنا ومنذ هذا اليوم كتبه الجديدة وهو سندباد في رحلة الحياة ومن هنا ومنذ هذا اليوم مارس ٧١ عرفت طريقي الى صسالون توفيق الحكيم ومن هنا ومنذ عاتبرته

#### ٢ \_ عطر الذكريات في صالون توفيق الحكيم:

وعرفت طريقى ألى صالون توفيق الحكيم فى البرج السادس من مبنى الأهرام ٠٠ بعد أن توطدت صداقتى به ٠٠ وكان قد قرأ جزءا كبيرا من كتابى ودار الحوار بيننا حول الحركة الأدبية الجديدة والأجيال الشابة

وكان يحكى لى دائما عن ذكرياته التى لا تنضب عن باريس وعرفت منها أشياء لم يذكرها فى كتبه التى نعرفها ٠٠ وأدركت كم هو غنى بالأحاسيس والتجربة ٠٠ والشعور الوحدة وعدم الفهم ولاحظت آنه كان يسألنى دائما عن تقديرنا لنجيب محفوظ ويوسف ادريس وعن فهمنا لفن القصة والرواية والمسرح وعن تكويننا الثقافي والفكرى ٠

♦ والآن وأنا أحاول أن أستجمع وأسترجع الحوارات والجسدل والمناقشات الحية التي كانت تدور في صالون توفيق الحكيم مع الرواد الدائمين للصالون وأبرزهم ٠٠ د٠ حسين فوزى ، وصلاح طاهر ، ونجيب محفوظ ، ويوسف ادريس ، واحسان عبد القدوس ، ولريس عرض ، وعبد الرحمن الشرقاوى وزكى نجيب محمود ٠٠

♦ وكان الذى يفجر المناقشات ويقود الجدل والحوار هو توفيق الحكيم بخصوبته الذهنية وقدرته على رصد الأحداث ومقدار ما يتمتع به من مخزون من الذكريات والخبرة عن الحياة السياسية والأدبية والفنية ٠٠ كان يسيطر بحديثه على الجميع ويظلون يستمعون له وكان يقوم ويجسد كل ما يتحدث عنه في حركات وأداء يشعرك أنك في مسرح سحرى حي ٠٠

★ ولقد تابعت هذه المناقشات منذ عام ١٩٧١ عام رحيل عبد الناصر وبداية تراكم مخططات الثورة المضادة والانقلاب على العهاء الناصرى ومشروعه الوطنى للتحرر والوحدة والعدالة ٠٠ وتتابع مسلسل الانهيادات والتنازلات وقد انعكست كل الأحداث السياسية التي تتابعت منذ السبعينات حتى وفاة توفيق الحكيم على صالونه ورواده ، انقلاب ١٥ مايو ١٧ ٠٠ والانتفاضات الطلابية وطرد الصحفيين اليساريين والناصريين وحرب ٧٣ والعبور ومفاوضات كيسينجر مع السادات وبداية مسلسل التنازل وزيارة القدس والصلح مع اسرائيل وهبة يناير ١٩٧٥ واعتقالي ضمن من اعتقلوا من تيارات اليسار ، ثم انتفاضة ١٧ ، ١٨ يناير ١٩٧٧ واغتيال السادات عام ١٩٨١ بعد اعتقال كل رموز المعارضة ٠

لم كل تلك الأحداث السياسية التى أحدثت اضطرابا وقلقا فى مصر كانت تناقش فى صراحة بين رواد الفكر والأدب فى صالون توفيق وكم لاحظت ازدواجية وانفصام فيما يقولونه ويعلنونه فى جلساتهم الخاصة وبين ما كانوا يكتبونه ٠٠ لقه حمعت قدرا كبيرا من آرائهم تؤكد لى اشكالية العلاقة بين المثقفين والسلطة ٠٠ ما من واحد منهم الا وعانى الصدام والصراع مع ثورة ٢٣ يوليو ٥٢ مسواء فى عهد عبد الناصر أو السادات ، أن لهم جراحهم وحساسياتهم ، غير أن أكثرهم معاناة كان احسان عبد القدوس الذى أتيح لى عبر هذا الصالون أن أينى صداقة وثيقة بينى وبينه وجعلته يدل لى بثلاثة حوارات تاريخية تكشف عن خبايا ثوار

يوليو وشخصية كل من عبد الناصر والسادات ودورهما في الثورة وذات ا يوم حملني احسان مسئولية أن يدلى ويملى على مذكراته ولكن هذا حديث آخر سوف أكتبه بالتفصيل عن احسان عبد القدوس ، هذا الكاتب السياسي الشريف الذي دافع دائما عن الحرية واحترم نفسه واحترم حرية الرأى عند الآخرين ورفض النفاق رغم قربه من السلطان .

★ ومن أمتع وأرقى المناقشات التي كانت تدور في صالون توفيق الحكيم وقبل أن يزدحم بالرواد ٠٠ كانت المناقشة بين الحكيم وصديق شبابه د٠ حسين فوزى حول الموسيقى والرسم والنحت وأنا أنقل هنا ما قاله الحكيم بصدد رؤيته لفلسفة النحت المصرى في مقارنته بالنحت اليسوناني ٠

★ يقول الحسكيم وعينه تبرق في حدة ليس في النحت المصرى ما يسمى البعد الثالث ، بل طول وعرض ، ليس له التكوين الحجمى ولا يؤكد على قوة الجمال الشكلى مثل الفن الاغريقى ، في فن التصوير المصرى نجد الوجه والصحور أمام طول وعرض حملية تكتيل للان المشمون عندهم ليس مقتصرا على الجمال الخارجي ، بل انه أهم شيء عندهم ٠٠ المضمون الروحي والفكري لأن هذا الفن في حقيقته الأولى كان ملتزما بالعقيدة والفكرة الفلسفية الدينية أو الكونية التي خلقت الانسان والكون ، في حين أن الفن الاغريقي كان تصويرا للانسان بكماله الجسماني الظاهري ولذلك كانت الآلهة عند الاغريق كاثنات تصور بصورة الإنسان الكامل للانول ) مثلا كان في صورة انسان بعضلاته وتكوينه الرجولي في أكمل صورة ٠٠ والآلهة تصور في شكل امرأة جميلة بجميع تقاطيعها وأعضائها الجسمانية في حين أن الآلهة في النحت المصري ٠٠ جسم رجل ورأس صقر أو أفعي ٠٠

♦ المهم هنا ليس الجمال ، بل الفكرة ١٠ المعنى ١٠ تكريس كل شيء الى المعنى وليس المظهر السطحى ١٠ ان هذا يعنى وحدة الشخصية المصرية للروح والقلم والفن فى شخص واحد أو مكان واحد على نحو عجيب ١٠ نرى ذلك منذ الحلقات الأولى لعمرها ، فغى العهد الوثنى الفرعوني نجد الهسرم يجمع بين الأعجوبة العلمية الهندسية الرياضية الفلكية وبين الشكل الفنى ، ثم بين هذه وبين الايمان الذى دفع اليه - ثم الفلكية وبين السيحى فظهرت الأديرة التى نجد فيها المكتبات والعلوم والأيقونات واللوحات والمخلفات الفنية ، ثم الايمان الذى يضىء كل الأركان وأخيرا جاء العهد الاسلامي وفيه تتضح هذه الملامح على أبرز وجه الأركان وأخيرا جاء العهد الاسلامي وفيه تتضح هذه الملامح على أبرز وجه و فلساجد آية في روعة المن والجمال والزخرف وفيها جلسات الدرس وحلقات العلماء العاكفين على أحياء العلم ١٠ بكل فروعه المعروفة في عصرهم - من فلك ورياضيات ومنطق وطب وكل ما يحرك العقل ١٠ ثم

الايمان الذي بني المستجد . وهذا درس نحن أحوج ما نكون اليه اليسوم .

★ ولأن توفيق الحكيم هو مؤسس أدب المسرح العربي ٠٠ فالمسرح قبل توفيق الحكيم لم يكن يعرف النص المقروء ٠٠ فكل ما كان يكتب المسرح كان نسخة التمثيل ٠٠ لذلك كنت دائما أحاول أن أعرف منه مفهومه لخصوصية التراجيديا المصرية النابعة من خصوصية حضارتنا المصرية .٠ وهذا المفهوم الذي أقام عليه مسرحه وأسمجل بعضاً مما قاله:

يقول الحكيم: « ان المأساة المصرية يجب في ظنى أن تكتب على أساس مصرى • • فهي على تقيض المأساة الاغريقية التي تقوم أساسا على ( القدر ) • المأساة المصرية تقوم على أساس ( الزمن ) •

وفى (كتاب الموتى) تحس بذلك \_ بعم فمصر لا يمكن أن تفكر فى غير الخلاص فى المخلود ٠٠ فى حياة أخرى ٠٠ دائما وراء الطبيعة ٠٠ دائما الفلسفة الدينية ، دائما ذلك الفزع من الموت وذلك الأمل فى انتصار الروج على الزمان والمكان ٠٠ هذا الانتصار انما هو فى البعث ، بعث ليس الى عالم آخر لا يعرف الزمان والمكان انما بعث الى عين هذا العالم ونفس هذه الأرض بزمانها ومكانها \_ مصر \_ وقد شيدوا الأهرام لتقوى على الزمن وكذلك التحنيط ٠

ب وفي مسرحية (شهر زاد) صورة أحرى لبارزة بين الانسان والمكان ولعلك تعرف كم أسىء فهم محاولاتي لتأكيد هذه المفهومات لطابعنا، البعض فسرها، وبكل تعسف، لصالح المثالية أو للتأكيد على الغيبيات، غير أنها كانت، وفي ظنى حتى الآن التعبير عن حساسية بالخطر الحضارى والسياسي تعيشه الشخصية المصرية ضد الاحتلال الانجليزي والحكم الملكي شبه الاقطاعي»

ان ثمة جوانب متعددة في شخصية وأدب وفن توفيق الحكيم غير أنى سأختار زاوية أركز عليها لأنها شكلت أشكالية معقدة في مسألة توفيق الحكيم وتخص موقفه السياسي •

لله لقد عاصر النظام الملكي ونظام ثورة ١٩١٩ ونظام ثورة يوليو المرح المادا كان موقفه من هذه النظم ٠٠ لقد قيل الكثير عنه واتهم بأنه كاتب البرج العاجي وأنه يدعو لنظرية الفن للفن ٠٠ غير أن من يتأمل ابداعه بتعمق يكتشيف أنه منغمس في قضايا السياسة وأنه يحمل موقفا مسمقا يصدر عنه لذلك سنحدد هذا المفهوم في هذا العنوان ٠

#### توقيق الحكليم بين ( عاودة الروح ) و ( عودة االوعي ) :

يستحيل على أن أصف فى كلمسات عذابات الوحدة فى قلب ( عصفور من الشرق ) كانت حياته وحتى رحيله ٠٠ هجرة أبدية فى الزمان والمكان ، مهمومة بالتعرف على سر الأشياء الجوهرية ، ومتسائلة متى ٠٠ وكيف تكون النهاية ؟ ٠

🖈 فمنذ تفتح احساسه الفني في الطفولة على أيدي ( الأسطى حميدة ) العالمة الاسكندرانية ، ثم انغماسه في جوقات المستخصاتية وكتاباته والأولية للمسرح مشاركا في ثورة ١٩١٩ ، ومدركا للانعطافة التاريخية والحضارية التي جسدتها في بعث شخصية مصر العربية المستقلة ، فمنذ ذلك التاريخ البعيد \* \* أصبح ( الفن ) عند توفيق الحكيم ليس الا أسلوب حياة ، وبمعنى محدد أصبح عمليتي انعكاس وخاق لا ينفصمان ٠٠ وباستقراء نضاله المتوحه طوال عمره الفني ٠٠ لم يكن منعزلا أبدا عن صراعات وتناقضات المراخل التاريخية التي عاشتها مصر من العشرينات حتى الآن ، وعندما تؤاتيه فرصة الانطلاق يتحول الى عالم صغير يحمل بين طياته ثقافة مصر وتراثها السابق القديم ٠٠ بالإضافة الي حاضره ٠٠ ومنذ رحيله الى قلب الحضارة الأوروبية ٠٠ لقد كان دائما ومايزال يقرأ ويدرس ويفحص تيارات الثقافات المعاصرة ويناضل في توجد من أجل هضم المنجزات والأساليب والمذاهب الفكرية الحديثة مع اطلاع منظم واعادة قحص ونقد للجوانب المضيئة والتقدمية من التراث العربي ، لذلك كان وباعتراف أوروبا نفسها الكاتب المصرى العربي الذي يمكن أن يقرأ ويستمع له وتترجم أعماله لأنه التعبير والصوت المجسه لذاتية الطابع العربي المصرى في الأدب والفن •

★ وقبل أن أحاول تحديد حقيقة وجوهر موقف توفيق الحكيم السياسي فيما بين طهور كتابيه اللذين أحدثا ضبجة فكرية في حياتنا الأدبية والسياسية أقصد كتابي (عودة الروح) و (عودة الوعي) .

★ قال الحكيم: أنا بحكم تاريخي الفكرى والفني وموقفي الطبقي مع اليسار ٠٠ مع التقدم ٠٠ مع المستقبل ٠٠ ولكن لعلها ظروف حيلي وأزمة الحياة السياسية منذ الانقلابات على زعامة سعد زغلول هي التي حعلتني أفضل موقف ( المستقل ) غير المنتمى لأى حزب ٠٠ لكن هذا لا يعني أنى غير مهتم بالسياسة وبالمواقف السياسية التي يجد فيها الكاتب أو الفنان نفسه مع أو ضد وستجد هذا في كل أعمالي سواء الابداعية منها أو مقال إلرأى ٠

🖈 وأنا تعودت أن أبحث عن جذور مواقفي وتفكري حتى لا أكون رمنا بنوازع تلقائية ٠٠ عندما أرجع الى الخط الرئيسي لتفكيري وتجربتي في الحياة أجدني في الثلاثين سنة السابقة عن ثورة ١٩٥٢ ملتزما بموقف معين هو أننى تنبهت الى أن الديمقراطية انحرفت وأصبحت ديمقراطية مزيفة ٠٠ وذلك لعوامل كثيرة منها أنها لم تكن في بيئة حرة ، بل بيئة تسييطر عليها السلطات أو سلطتان كبيرتان هما الاحتلال الانجليزي والسراي ، وفي مواجهة هؤلاء كان الشبعب ممثلا في قيادة ثورة ١٩١٩ قبل ذلك كان الشعب موجودا في صدامه مع الاحتلال والسراي في شخص مصطفی کامل ۰۰ لکن الفلاح فی الریف ــ مثلا ــ لم یکن یشنعر بمصطفی كامَل أو يتصل بفكره ٠٠ كذلك العامل في ذلك الوقت لم يكن يفهم خطب مصطفى كامل ١٠٠ ان من كانوا يفهمونه هم طبقة المثقفين والمطربشين أو المهمين ــ في اطار الايقاظ الوطني العاطفي لا في اطار ثورة فعلية ٠٠٠ لكن ثورة ١٩١٩ كانت تختلف ٠٠ فقد بلورت قوة شعبية فعلية من فلاحين وعاملين ومثقفين ونساء طلعت بالبراقع وتحددت زعامة هذه الثورة في الوفد المصرى وبرز سعد زغلول كرمن للمطالبة بالاستقلال وتتابعت المواقف في صعودها حتى تصريح ٢٨ فبراير حيث وجد الانجليز أنفسهم مضطرين الى تهدئة الثورة باعطاء مص ، من طرف واحد بدون مقابل ، الحكم الذاتي وباعطاء السلطان لقب ملك ٠٠ وانفصلت السفارة المصرية عن السفارة الانجليزية وأصبح لنا الحق في دستور نيابي يعطى الشعب حق التمثيل في البرلمان ٠٠ وهكذا صار لنا دستور ١٩٢٣ وأصبح للمورة شكل ، أريد أن أشير الى الشكل الذي تحددت فيه الثورة الأن مسألة الشكل مهمة جدا حينما تتكلم بعد ذلك ، وحكمت الأغلبية ، أي سعد زغلول وبدأنا نعيش في نظام ديمقراطي شكلي ٠

﴿ حوصر هذا الشكل الديمقراطى على الفور بالاجتلال البريطانى ، لا أقول أن الثورة العرفت ، أنما كل شيء محاصر من بريطانيا صاحبة الامبراطورية العظمى فى ذلك الوقت ٠٠ وتتابعت سلسلة الخلافات على الكراسى فى البرلمان مجرد لعبة على الشكل بينما توارى المضمون فى الخلفية التى لا يشعر بها الشعب ٠

★ لست أدرى ما هى تفاصيل انقسام الوفد وتفتته الى أحزاب أقلية ولا جدال فى أن الاحتسلال والملك لعبا فيها دورا بارزا ، ورغم تقديرى لعبد العزيز فهمى ، فلا أستطيع اعفاءه من مسئولية المساركة فى تدمير الوحدة الوطنية التى تمثلت فى الوفد لأنه كان أول من خرج على سعد زغلول ثم انضم اليه أناس آخرون .

ان الدستور الذي انتزعناه عقب ثورة ١٩١٩ أقصله دستور ١٩٢٣ كان يحتوى على نص أعتقد أنه لعب دورا في هدم الديمقراطية

الملكية وهو حق الماك في حل البرلمان واقالة الوزارة ٠٠ وقه كان الاحتلال والملك بلعبان بالدستور كلما ارتفع صوت الأغلبية ممثلا في الوفه وكانت هذه أبرز سمات تجربة الديمقراطية الليبرالية عندنا ، لذلك عندما تورط حزب الوفد في اللعبة الشكلية ـ أقصه الصراع على كراسي البرلمان ٠٠ نقدت مذه الديمقراطية الشكلية في كتابي (شمجرة الحكم) و (حماري قال لى ) وكتب أخرى تعرفونها صدرت قبل الثورة في عام ٤٢ أو ٤٧ ، وتنبات بثورة مباركة على حد تعبيري ، قلت فيها ، بعد أن شبعنا من الأنظمة ، نحن في حاجة لناس مخلصين يستطيعون النهوض بالأمة ، بصرف النظر عن الشمسكل ٠٠ وكانت النتيجة ثورة ١٩٥٢ التي كانت مضمونا بلا شكل ٠٠ صحيح أن الثورة قامت بعديد من الانجازات في البداية ، وسماها البعض ديكتاتورية بوليسية والبعض قال ديكتاتورية عسكرية ، انما أنا لم أكن أهتم وقتئذ بهذا ، ولكن أدركت شيئا فشيئا أنها أنقلبت للأسف إلى نوع من الحِكم المطلق لفرد حوله مجموعة من الأفراد المتسلطين ، نبتوا حوله كالأشجار التي تبنت حول شجرة الموز ، نبتت قوى اخرى خفيه سيطرت على البلد بدون أن يحاسبها أحد ٠٠ لأن المحاسب هو الشخص الذي إمامنا وهو صاحب السلطة المطلقة ٠٠ نص تحاسبه هو دون أن تدري أن كان يعرف شبيئًا عن المساويء التي حولة أم لا ، وعلى أي حال أصبح الحكم بالفعل حكما بوليسيا ديكتاتوريا ٠٠ ومن هنا كانت مسألة فتح الملفات والي أي مدى كان عبد الناصر مسؤولاً ؟ لا تدري بعد ٠٠ لذلك لم يكن كتسابئ ( عودة الوعي ) هجوما بل تسساؤلا عن ٠ المستستقيل

لله في البداية رحبت شخصيا بأى نظام ليس فيه خصومات حزبية وقلت عظيم جدا أن جاءت ثورة شباب مخلص بدأ بالانجازات بعد ذلك وجدنا الشكل أصبح قيدا وأنا أطالب الآن بالشكل على ألا يطغى على المضمون، والنظام الذي أعتقد أنه الآن هو المطالبة بحرية الأحزاب، وأن يكون لكل حزب برنامج وجريدة، أريد أن أقول أن النظام الطبيعي هو فقط المكن الوصول به الى اعتراف يشكل اليسار على الطريق الليبرائي وهو الطبيعي والمكن في ظروفنا وهو الطبيعي والمكن في ظروفنا

مُلَّمُ الحديث الصريح الذي انتزعته من توفيق الحكيم يساعدنا على تحليل وفهم موقفه من كلا من تورتي ١٩١٩ ، وثورة ٥٢ ويؤكد اتساقه وصدقه مع معتقداته ومواقفه السياسية •

#### عن عسودة الروح:

لقد تفتح وعي توفيق الحكيم واكتشف طريقه الفني في لهيب اليقظة الوطنية التي فجرتها تورة ١٩١٩ وعبر عن نفسه في كتسابه الأغاني

والمنشورات بل حتى المسرح فكتب مسرحية ( الضيف الثقيل ) يستخر فيها من الاحتلال الانجليزي •

★ ولسوف تظل علاقته وتفكيره وتأمله لهذه الثورة هما يؤرقه حتى بعد أن يذهب الى باريس ويلقى بنفسه فى دوامة الفن والمذاهب الادبية ، وينهل من زاد الحضارة الأوروبية ويعيش حياة الفنان الحر تاركا دراسة القانون الذى أرسل من أجلها •

الروح) وأنا أنقل حوارا دار بينى وبينه حول دلالة ابداعه ( لعودة الروح) وغم انه اكتشف استعداده في التعبير عن نفسه عن طريق شكل الدراما •

به يقول الحكيم: ان الشمسكل الفنى الذى تعودت وأعتقد أنى أستطيع التعبير من خلاله ، هو الدراما ، أما الشكل الروائي ، فقد اتجهت اليه بدافع العقل الواعى وحاجة المواطن الماسة الى التعبير عن حماسه لبلاده وعن رؤيته لتطور مجتمعه ٠٠ أضف الى هذا حاجة الأدب المصرى وقتئذ الى اقرار هذه القوالب الجديدة نحو جاد ، لتحمل موضوعات جديدة ما كان يمكن أن تحملها غير الرواية التى كانت يومئذ هى فجر حياتها ٠

المسافر دائما غير أنى وبعد بدايتها ترددت ، وفكرت فى أن أكتب كتابا المسافر دائما غير أنى وبعد بدايتها ترددت ، وفكرت فى أن أكتب كتابا ضخبا من ثلاثة أجزاء • • الجزء الأول تعريف بالفن عامة والثانى عن الفن المصرى فى مراحله المختلفة ، والثالث عن الفن فى العالم الحديث ـ كنت ممتلئا بأفكار وقراءات جديدة لا تعرفها ثقافتنا ولا الحركة الفكرية عندنا تذاك ، غير أنى شعرت بعد فتح الجامعة المصرية ، أن البعض من المبعوثين ربما يتخصص فى ذلك الفرع من فلسفة الفن ، وللأسف لم يحدث ذلك حتى الآن عندنا •

الله وعدت أستانف كتابه ( عودة الروح ) لأنها في النهاية ، ومهما يكن من قيمتها ، فهي عمل شخصي لحياة انسان بالذات لن تتكرر ولن أستطيع أن أقول عنها ( فلننتظر فسيأتي آخر ليكتبها ) لأن هذا مستحيل فهي انفعالاتي أنا لا يحسها غيري .

♦ ان (عودة الروح) ـ من حيث الموضوع ـ ليست سجلا لتاريخ بقدر ما أردت أن تكون وثيقة لشعور ٠٠ شعور شاب صغير في وسط مرحلة خطيرة لبلاده ، ذلك أن الفن عليه أن يترك تسميل التاريخ للمؤرخين ، وأن يترك تفاصيل الأحداث للصحف اليومية ، ويبقى له بعد ذلك شيء لا يستطيعه غيره ٠٠ بعث الانطباع وأبراز الشعور \*

﴿ وسألته: لعلك توافقنى على أن (عودة الروح) تقوم أيضا على أسطورة البعث القديمة في وجدان مصر ١٠٠ اذن فهى رمزية بجانب بنائها السردى الواقعى ١٠٠ وقد قرأت عنها تفسيرات نقدية من مختلف المدارس النقدية التى تواكبت فى حركتنا الأدبية خلال الأربعين سنة الماضية ، فما هو رأيك الآن ؟

★ قال الحكيم: صحيح أنها تقوم على جزء واقعى وجزء رمزى ٠٠ غير أن كلمة (السعب) التى استخدمها لوصف الأسرة ، ليست بأى حال رمزا للشعب المصرى كله ٠٠ وكما قلت لك ، الرواية تعبير عن مشاعر وآمال كانت موجودة وقتها لا في وقت آخر ٠٠ ففى ذلك الوقت كانت آمال مصر هي أن يشتغل أهلها كل الأعمال المنتجة سواء كانت داخل الحكومة أو خارجها ٠٠ لأن أغلب شباب مصر المنتج في ذلك الوقت كان يترك للأجانب العمل في استخراج ثروات مصر الحقيقية ولم يدخل في بالى وأنا أكتبها أنها رمزية بالشكل المحدد ، هي أقرب أذن الى أن تكون واقعها .

★ وقد ضحكت من تفسير البعض لشخصية (سنية ) فى الرواية بأنها ترمز لمصر ٠٠ انها شخصية حقيقية وكذلك أفراد الأسرة ٠٠ غير أن الواقع المالوف كما تعلم ٠٠

﴿ أَمَا قُولُ الْبِعِضُ أَنَ ( سنية ) قَدْ تَزُوجِتُ الْبُرْجُوازِيَةً فَهَذَا غُرِيبُ لانني لَمْ أَفِهِم ٠٠ كُلُمَةُ الْبُرْجُوازِيَةً لَمْ تَكُنْ مَعْرُوفَةً كَالآن ٠٠ والمصرى كان مندرجا من طبقات مختلفة ؟ وكل الطبقات تربيه التخلص من الانجليز وفي الوقت نفسه كلهم وطنيون ، كانت مصر كلها كتلة واحدة ولم تكن هناك تقسيمات ، كان الكل في واحد فعلا ٠

الله قلت : أنا أشــعر ومعى كثيرون أن ( عــودة الروح ) تخاطبنا حتى الآن .

وابتسم قائلا في صوت حالم مؤثر:

اذا بقى شىء من (عودة الروح) فيبقى ما يشيع فيها من حب لمصر وأبراذ قوتها الكامنة والاستبشار بمستقبلها المتجدد، أى التركيز دائما بأن لها روحا قوية خالدة تعود اليها دائما كلما خيل الأحد من أعدائها \_ فى الداخل أو الخارج \_ أنها ضعفت أو تحللت .

★ كانت عودة الروح تخليدا وجدانيا لروح ثورة ١٩١٩ أقامها على أسطورة أوزوريس الغائرة في وجدان التراث المصرى والمعبرة عن البعث والتجدد • كما اجتمع أفراد أسرة شارع سلامة حول حب سنية اجتمع أفراد الأسرة على حب زعيم الثورة سعد زغلول ولكن ما أسرع ما خاب

أمل توفيق الحكيم في النظام الليبرالي الذي أعقب الثورة ، لقد قام الصراع بين الأحزاب على كراسي الحكم · وهنا لابد أن تحدد أزمة مفاهيم توفيق الحكيم السياسية فهو لم يميز بين حزب الوفد بزعامة النحاس وأحزاب الأقلية المعتمدة على القصير والانجليز ، لقد وضعهم كلهم في سلة واحدة وهنا يميل توفيق الحكيم لموقف الارستقراطية الفكرية والسياسية بل ينزع نحو نوع من الحكم الشمولي ويبشر بالمستبد العادل ، وقد كتب ينزع نحو نوع من الحكم الشمولي ويبشر بالمستبد العادل ، وقد كتب ذاته يوم حوالي عام ١٩٣٥ يقترح حكومة مستقلة لحكم مصر ورشح لرئاستها على ماهر ووزير الدفاع الفريق عزيز المصرى وترشيحه لعزين المصرى برمز رمزا صريحا لنوع من نزعة الفاشية ، وهنا توقفت عند رمن عزيز المصرى الذي كان قدوة ومثالا لكثير من ضباط الثورة وأبرزهم حسين غريز المصرى الذي كان قدوة ومثالا لكثير من ضباط الثورة وأبرزهم حسين ذو الفقار وعبد المنعم رءوف وأنور السعادات ·

#### عن عسودة الوعى:

وإذا كانت عودة الروح هي شهادة توفيق الحكيم على ثورة ١٩٥٢ وزعيمها جمال عبد الناصر ، ولقد جردت هذه الشهادة على توفيق المحكيم زوابع عاتية قام بها الناصريون ودراويش الناصرية وتطرفوا لنسف تاريخ الرجل واتهامه بعدم الوفاء لجمال عبد الناصر الذي كرم دائما وقدر الحكيم ووقف بجانبه في كل الأزمات وبلغ به التقدير له أن منحه (قلادة النيل) وهي أرفع وسام تمنحه الدولة .

♦ وسر تقدير واحترام عبه الناصر لتوفيق الحكيم يسستحق الدراسة فهو يدل على أصالة نزعة عبد الناصر الثورية في شبابه فهو مثل شباب الأربعينات قرأ عودة الروح وتجسست له أسطورة المعبود والكل في واحد وروح البعث فعرف مصيره ٠٠ لذلك كانت أول مواقفه الحاسمة هي اقالة وزير المعارف اسماعيل القباني في بداية الثورة لأنه رأى أن يخرج توفيق الحكيم في حركة التطهير وكان آنذاك مديرا لدار الكتب ٠

★ وأهدى عبد الناصر توفيق الحكيم نسخة من كتابه فلسسفة الثورة ٠٠ مطالبا بعودة الروح مرة أخرى ٠٠ وعين توفيق الحكيم في المجلس الأعلى للفنون وكيلا للوزارة متفرغا ٠ ثم عين عضو مجلس ادارة بجريدة الأهرام وعندما كتب أحمد رشدى صالح سلسلة مقالات يهاجم فيها توفيق الحكيم ويتهمه باقتباس كتابه حمار الحكيم من المكاتب الأسباني (خمينيز) أهدى عبد الناصر توفيق الحكيم قلادة النيل لوقف هذه الحملة ٠

لله ولقد أكد لى توفيق الحكيم أنه أحب دائما عبد الناصر ولكن لله يود الناصريون فهمه هو هل يكفى عبد الناضر تقدير الحكيم واخترامه

· · في حين كانت علاقة عبد الناصر حتى سنة ١٩٦٤ بالمثقفين علاقة سيئة عانى منها المثقفون الثوريون أشد المعاناة ·

المسلبيات في العهد الناصري ، فقد كانت مسرحيته ( السلطان الحائر ) السلبيات في العهد الناصري ، فقد كانت مسرحيته ( السلطان الحائر ) اكبر نقد للنظام وشرعيته ، كذلك نصه التجريبي ( بنك القلق ) الذي سبب حرجا لمحمد حسنين هيكل في نشره لولا سماحة عبد الناصر ، كذلك ثمة نقد صريح في مسرحية ( سائق القطار ) فتوفيق الحكيم اذا لم يصمت عن النقد في عهد عبد الناصر .

النظام الناصرى وبدأ ينمو الى علمه مآسى التعذيب التى تمت فى معتقلات وسجون عبد الناصر وسرطان المؤسسة البوليسية وحكم المخابرات وسجون عبد الناصر وسرطان المؤسسة البوليسية وحكم المخابرات كذلك كانت له اعتراضات على حرب اليمن والوحدة غير المدروسة مع سوريا و كل ذلك دفع توفيق ليسجل شهادته فى (عودة الوعى) ولكن المأساة انها نشرت فى وقت زادت حملة اليمين والثورة المضادة ضد عبد الناصر واليسار و

المج الذلك أقنعت الحسكيم بتوضييح موقف ، فأملاني عام ١٩٧٦ ( رسالة الى اليسار ) نشرت في مجلة روز اليوسف وأحدثت بلبلة ومناقشة واسعة في صفوف اليسار .

لله الله الله العلى توفيق الحكيم أنه دائما مع التقدم وأنه يحمل كل التقدير لعبد الناصر والعودة الى نظهام التعدية الحزبية والحريات الديمقراطية وطالب أن يكون لليساد حزب وبرنامج وجريدة •

بح وقد بادر لطفى الخولى رئيس مجلة الطليعة التى تعبر عن اليسار الرسمى بالتقاط الرسالة التى نشرتها فى روز اليوسف على لسان الحكيم ووجهها لليسار ، بادر بجعلها وثيقة وورقة عمل لأوسع حوار بين الحكيم وكل تيارات اليسار المصرى وكانت حصيلتها مناقشة جددت الفكر السياسى وأرشدت الى طريق المستقبل .

★ والآن وعندما نتأمل حصيلة آراء الحكيم ومواقفه السياسية نجد أنه مفكر ومثقف ليبرالى علمانى يحترم حرية الرأى وكرامة واستقلال الفنان، ويكفى أنه أنهى حياته فى صفوف التقدم، فلا ننسى أنه فى أواخر حياته ظل يحمل القلم ليضىء العقل ويدعو للتنوير • • وعندما كتب سلسلة مقالات فى الأهرام عنوانها (حديث مع الله) ثارت المؤسسة الغيبية السلفية وأبرز رموزها الشيخ الشعراوى الذي هاجم الحكيم، ومن يقرأ رسالة الحكيم، للويس عوض حول كتابه ـ مقدمة فى فقه اللغة العربية

والذى صادره الأزهر ٠٠ يعرف كم هو علمانى الفكر فقد رحب بالكتاب ، وما فيه من دراسة علمية عن فقه اللغة العربية تخلصها من القداسة الزائفة : غير أنه أعلن فى هذأ الخطاب تشاؤمه واحساسه بعيوب النزعات السلفية اللاعقلانية على الفكر والحياة المصرية ، وكم كان صادقا فى ذلك وصتاحب بصدرة ٠

الا أن أختار هذه الكلمات من كتابه الرائع ( زهرة العمر ) •

انی أومن بالفن بأبوللو اله الفن الذی عفرت جبینی أعواما فی تراب هیكله ۰۰ انه یعلم كم جاهدت من أجله وكم كافحت وناضلت وكددت باسمة ، أخوض المعركة الكبرى وأنازل كل مجتمع وكل حياة وكل عقبة تحول بينى وبين فنى الذى منحته زهرة أيامى التى لن تعود ) ٠

به هذه هى حقيقة شخصية توفيق الحكيم ، ولقد حقق كل ما قاله لانه أدرك بحساسية الفنان المصرى العريق « أن الحقيقة لا تتمثل الا فى الصوت الجماعى متخطية أكاذيب وأقنعة كل فرد » •

تأملات في كتسابات توفيق الحسكيم الاسسلامية والدينية

★ نحاول فى هذا المقال أن نتقصى ونكتشف البعد الاســــلامى المستنير والعقلانى فى تكوين وفكر وابداع رائد ومؤسس مسرحنا العربى توفيق المحكيم ٠٠٠

♦ ان هذا الفنان والمفكر المصرى العربي كان يقيم عالمه المسرحي وابداعه الفني السامق الفائق الحيوية على عمد رئيسية من الايمان والعقل في وحدة ونسق أكدت صدق رؤيته واسهامه في اكتشاف جوهر الشخصية المصرية عبر العصور •

★ ولعل ما يؤكه ذلك بناؤه واستلهامه أولى مسرحياته (أهل الكهف) على صورة أهل الكهف في القرآن الكريم مما جعلها البداية والأساس لمسرحنا العربي ٠٠٠

★ ولنبدأ من البداية البعيدة في طفولة توفيق الحكيم التي تثبت نشأته الدينية الأصيلة ٠٠

فى كتابه المتع « سجن العمر » الذى يترجم لسيرة حياته الحافلة يقول « لست أذكر بالضبط متى كان أول انفعال لى بالحمال الفنى ؟

لعل أول مظهر من مظاهره اتخذ صدورة التلاوة القرآنية الجميلة يوم كنت في الريف بأبي مسعود ١٠ احضروا لى شيخا يحفظني القرآن ويعلمني مبادى القراءة والكتابة في ذلك الوقت من العام ١٠ وقت الصيف حيث نغادر البنادر بمدارسها ١٠ ولا يوجد في ناحيتنا تلك من الريف وقتئذ كتاب من الكتاتيب ١٠ كان ذلك الشيخ الذي أحضروه جميل الصوت ١٠ يعلمني ويحفظني ساعة ويتلو القرآن ساعة ويؤذن للصلاة في المسل القائمة على حرف الترعة ١٠ كان الاعجاب بصوت هذا الشيخ في كل ناحية حافزا لى على محاكاته ١٠ فكنت أحفظ ما يلقنني اياه من الآيسات ناحية حافزا لى على محاكاته ١٠ فكنت أحفظ ما يلقنني اياه من الآيسات لأتلوها مثله بصوت حميل ١٠ ويظهر انه كان لى مثل هذا الصوت اذ كنت أسمع من يطربه ويثني عليه ٠ فيزيدني ذلك اقبالا على التلاوة وتجويدا لها ١٠ وشعرت لأول مرة في قرارة نفسي مها يشبه الشعور باللذة الفنية لها ١٠ وشعرت لأول مرة في قرارة نفسي مها يشبه الشعور باللذة الفنية ١٠٠ ذلك الذي نصفه اليوم باحساس الفنان وهو يقوم بعمل فني ٠٠

★ وسنجد كتابات وتأملات وخواطر توفيق الحكيم في عدة كتب له لعمل أبرزها بعض المقالات في كتاب « تحت شمس الفكر » و « فن الأدب » والاسلام والتعادلية ، والأحاديث الأربعة ، والقضايا الدينية التي أثارتها ، ونظرات في الدين والثقافة والمجتمع ، وكتابه الضخم « مختار تفسير القرطبي » وأخيرا العمل الفكرى والفني الهام وهو قصة تمثيلية « محمد » عن سيرة ونضال الرسول .

يقول - توفيق الحكيم - في كتابه « تحت شمس الفكر » ( ان « محمد » قد فهم حقيقة النبوة ووعي معنى الحقيقة العليا ، وأدرك أن أكبر معجزة في هذا الكون هي ألا يكون في الكون معجزات ، وأن كل شيء مسير طبقا لنظام دقيق واذا قبل نظام قبل قانون ، واذا قبل قانون قبل عقل مدبر ، وهذا العقل واحد أحد ، تبدو سمته في ادارة الأجسام غير المحدودة في العظم ، كما تبدو في ادارة الأجسام غير المحدودة في الصغر ، ذات اليد العلوية وعين أثرها في كل شيء ، يد واحدة لا تتغير وقانون واحد لا يتغير واحد لا يتغير واحد لا يتغير واحد لا يتغير واحد المنتورة في العيد واحد لا يتغير واحد المنتورة المنتورة واحد لا يتغير واحد المنتورة المنتورة واحد لا يتغير واحد المنتورة المنتورة واحد لا يتغير واحد لا يتغير واحد المنتورة واحد ا

ان « محمدا » قد تأمل الطبيعة كثيرا أيام عزلته الطويلة في « غار حراء » وفكر مليا في نظامها العجيب فكشف عن بصيرته وبصره فامتلا قلبه بالله الواحد ، كما اقتنع عقله بوجوده ٠٠ فجاء دينه دينا كاملا . صادقا في نظر القلب والعقل معا !

★ تلك نظرة عقلانية بصيرة لنظرة الرسول التي تكشف عن رؤية اسلامية تخلو من ركام ما لا يتوافق مع الدين وجوهره وتستبعا في حسم ركام الآراء التي افرزتها عصور الانحطاط ٠

لذلك يصل توفيق الحكيم الى هذه القناعة قائلا ( فلئن كانت غاية الدين عند البشر توفير أسباب الحياة الصحيحة ، والدنيا الصحيحة خير تمهيد لآخرة صحيحة ، فان الاسلام بلا مراء هو دين الصحة في كل شيء ، فهو ذو صوت جهير في الدعوة الى صحة الجسم ، وصحة العقل ، وصحة العقيددة !

ولئن كان ماضى هذا الدين السليم مجيدا فان مستقبله ولا ريب يسير بازدهار يعم الأرض ، لو استطعنا ان نجرده من سفسطة الجامدين وننقيه من ثرثرة المتنطعين ، وننقذه من احتكار الجهال المحترفين ، وأن نرده الى مبادئه البسيطة الصافية التى لا تصدم تقدما ، ولا تعارض التطور الطبيعي للأذهان والأشياء!

ويتجاهل النقاد المحاولة الابداعية المستلهمة من سيرة الرسول التي قام بها توفيق الحكيم في السيرة القصصية التمثيلية « محمد » الرسول البشير ٠٠ والذي جعل متجهه فيه الاعتماد الكلي على الأحاديث المعتمدة ينطق بها الرسول وصحابته وكل من ورد ذكره في الكتاب ، ولذلك عكف على دراسة هذه الكتب المعتمدة وهي على سبيل الحصر ٠٠ سيرة ابن هشام وتفسيرها للسهيلي ، وطبقات ابن سعد ، والاصابة لابن حجر ، وأسد الغابة لابن الأثير ، وتاريخ الطبري ، وصحيح البخاري ، وتيسير الوصول والشمائل للترمذي وللبيجوري ، وقد قرظ هذا الكتاب اعلام العصر ومنهم « مصطفى صادق الرافعي » صاحب « اعجاز القرآن » الذي وصفه سعد زغلول بأنه تنزيل من التنزيل .

★ يقول توفيق الحكيم في تصديره لهذا العمل الكبير « المألوف في كتب السيرة ان يكتمها الكاتب سساردا باسسطا محللا معقبا مدافعا مفسادا!

غير أنى يوم فكرت فى وضع هذا الكتاب قبل نشره عام ١٩٣٦ ألقيت على نفسى هذا السؤال •

الى أى مدى تســـتطيع تلك الطريقة المألوفة أن تبرز لنا صورة بعيدة ــ الى حد ما ــ عن تدخل الكاتب ؟ • • صورة ما حدث بالفعل ، وما قيل بالفعل دون زيادة أو اضافة توحى الينا بما يقصده الكاتب أو بما يرمى اليه ؟ • • • عندئذ خطر لى أن أضع السيرة على هذا النحو الغريب • • فعكفت على الكتب المعتمدة والأحاديث الموثوق بها ، واستخلصت

منها ما حدث بالفعل وما قيل بالفعل وحاولت على قدر الطاقة ـ أن أضع كل ذلك في موضعه كما وقع في الأصل ، وان اجعل القارئ يتمثل كل ذلك ، وكأنه واقع أمامه في الحاضر ، غير مبيح لأى فاصل ـ حتى الفاصن الزمنى أن يقف حائلا بين القارئ وبين الحوادث ، وغير مجيز لنفسى التدخل بأى تعقيب أو تعليق تاركا الوقائع التاريخية ، والأقوال الحقيقية ترسم بنفسها الصورة .

كل ما صنعت هو الصب والصياغة في هذا الاطار الفنى البسيط شأن الصائغ الحذر ، الذي يريد أن يبرز الجوهرة النفيسة في صفائها الخالص ، فلا يخفيها بوش متكلف ، ولا يغرقها بنقش مصنوع ، ولا يتدخل الا بما لابد منه لتثبيت أطرافها في اطار دقيق لا يكاد يرى .

هذا ما أردت أن أفعل :

فاذا اتضح للنفس - بعد هذا العمل ٠٠ أن الصورة عظيمة حقا فانما العظمة فيها منبعثة من ذات واقعها هي ، لا من دفاع كاتب متحمس او تفنيذ مؤلف متعصب ٠

♦ ويجب أن نشير هنا الى كتابه الضخم ( مختار تفسير القرطبي ) الذى قال في تصديره « ان ضرورته هو ما نراه اليوم من الاهتمام المخلص بالدين مما يقتضى الرجوع الى المنبع الأصلى للشريعة كانت المراجع مثل ( تفسير القرطبي الجامع لأحكام القرآن ) المشهور بأنه من أجل التفاسير وأعظمها نفعا يبلغ من الضخامة في مجلداته العشرين ما تشق قراءته على أكثر الناس ، فقد وأيت أن أقوم بمثل ما قام به صاحب ( مختار الصحاح ) للتيسسير على الناس باستخراج مختار في مجلد واحد للجامع لأحكام القرآن ، وقد حرصت فيه على ما سبق ان حرص صاحب مختار الصحاح في مختاره من الاقتصاد على ما لابد إكل متدين ومسلم وقارى ولقرآن من معرفته وحفظه لكرة استعماله وجريائه على الألسن » ٠

﴿ أما كتابه ( الاسلام والتعادلية ) فهو يقدم رؤية صلبة لعقيدتنا الاسلامية قائمة على فلسفته التعادلية التي استقاها من خبراته وتجاربه ، وهي قريبة من روح الوسطية التي تميز طابع الشخصية المصرية في الاعتدال اكراهية التطرف والتي تجسسه التكامل والتوفيق بين العلم والدين ، والعقل والقلب والنظر العقلي والوجدان العاطفي ، لقد وضح في هذا الكتاب أن الاسلام يقوم على الايمان بوجود الدنيا ووجود الآخرة ، ولكل وجود شأنه الستقل ، فالدنيا وجود يعمل فيه الانسان كأنه يعيش أبد والآخرة وجود يعمل له الانسان كأنه يعيش على الآخر الى حدا لافناء والغاء ، وأن ما يميز الاسلام هو الاعتدال بعدم الغلو والتطرف والإسراف .

ودواعى الحسد، أى أن الاتصال بالله والصلاة والصيام والاعتكاف ونحو ذلك من شئون الروح لا ينفى الاتصال بالمرأة والمأكل والشرب ونحو ذلك من شئون الروح لا ينفى الاتصال بالمرأة والمأكل والشرب ونحو ذلك من ضرورات الجسد، وهذا الجمل هو ما يميز طبيعة الانسسان الذي يتغذى روحيا بغذاء نورانى ، وجسديا بغذاء مادى ، ولهذا كانت قطرة الانسان هى جوهر الاسلام فى توازنه وتعادليته .

فاليهودية طغت فيها المادية الى حد أن كان الهيكل المقدس في عهودها الأخيرة مكان التجارة ، فكسان لابد من رد فعل قسوى تمثل في الروحية المسيحية ، ولهذا بعث الله من لدنه الروح المقدس ، أى المولود بغير أب من البشر ، ولكن احتمال الروح العلوى لم يكن ممكنا للبشر الا في حدود المثل العليا ، فكان أن أرسل الله تعالى الرسول من البشر ليقيم التوازن بين الروحية والمادية ، تبعا للطاقة البشرية وطبقا لطبيعة الخلق البشرى من روح ومادة وفي هذا التوازن أى ( تعادلية البشرية ) ختام التكوين في الانسسان .

★ وأخيرا ١٠ نأتى الى كتاب ( الأحاديث الأربعة ) وهو مناجاة وابتهال وحديث مع الله عز وجل قدمها توفيق الحكيم فى الشهور الأخيرة من حياته الحافلة بعد ان ملأها فكرا وابداعا وخلقا أوصل أدبنا الى ذرى رفيمة المستوى اعترف بها عالمياً ٠

انها أحاديث تكشف عن عمق وأصالة وصدق عقيدته الاسلامية وشفافية روحه وعمق بصيرته ٠٠٠

🖈 يقول توفيق الحكيم في أحه هذه الأخاديث :

\* أنا مسلم ١٠٠ لماذا ؟

( لما جاء في الاسلام من عناصر ثلاثة الرحمة ، العلم ، البشرية وقبل ذلك وفوق ذلك لأني أشهد أن لا الله الا الله وأن محمدا رسول الله ) ثم لأني مؤمن بالرحمن الرحيم ، وهي الصفة التي وصف الله تعالى بها نفسه ، وتكررها في كل ساعة ( بسم الله الرحمن الرحيم ) ولأني مؤمن بقوله تعالى ( وما أرسلناك الا رحمة للعالمين ) ولأني مؤمن بقوله نعالى ( فقل سلام عليكم كتب ربكم على نفسه الرحمة ) .

ولأنى مؤمن بقوله تعالى (قال ومن يقنط من رحمة ربه الا القالقون ) . ★ تلك كانت تأملات في كتابات توفيق الحكيم الاسلامية والدينية تكشف عن ثراء وسمو واشراق الجانب الاسلامي من شخصيته وفكره ٠٠ كم نحتاج الى التذكير بها في أيامنا هذه حيث يتعرض الاسلام بفعل الجماعات الارهابية والطلامية الى التشويه والتهيل ٠٠

★ رحم الله توفيق الحكيم فقد ختم حياته شهادة الصدق والايمان
 والتنوير •

### الفصل الثناني

# فى صحبة حسين فوزى ٠٠٠ السندباد المصرى

★ فى صالون توفيق الحكيم تعرفت عام ١٩٧٣ على د٠ حسين فوزى آخر الموسوعين الكبار فى ثقافتنا ، وصاحب لقب السنسباد العصرى عن جداره ، وقامت بينى وبينه علاقة تلمذة وصداقة تعرفت فى ظلالها على أعماق ولغة الموسيقى والحضارة والفنون والآداب والعلوم ، كما سافرت عبر رحلاته فى الزمان والمكان وفى كل أطراف الأرض وتعرفت على العالم القديم والحديث ٠

★ ود٠ حسين فوزى من روادنا الكبار الذين لم تسيلط على المجازاتهم الأدبية والفنية والعلمية أضواء تكشف مدى أثرهم على تطوير وتهذيب الذوق العام ٠

★ لقد كان ـ رحمه الله ـ كتلة متوهجة نشطة وحيوية نهم للمعرفة والنخلق وظل حتى آخر عمره يلتهم الآداب والفنون والعلوم والحضارات وينقلها لنا في أسلوب وانشاء خلاق مهيب ، ولعل الباقى من رمز الوقاء له هو مواصلة البرنامج الثانى في اذاعتنا على اذاعة أحاديثه الشــاملة والمحيطة عن اعلام الموسيقى الكلاسيكية والحديثة ، مع شروحه الضافية العميقة وتعليقاته الذكية عنها يحدث هذا مساء يوم الجمعة أسبوعيا .

★ كان د٠ حسين فوزى يدخل صالون توفيق الحكيم دائما وهو بحمل عدة كتب وجرائد ومجلات بلغات متعددة فهو يتقن أكثر من لغة أوربية وفى قمه البابب ٠٠ ويبدو لك على انه فى سفر أبدا ٠٠٠

﴿ وقبل أن استرسل في ذكرياتي عنه وعما كان يدور بينه وبين مسحبة توفيق الحكيم من حوار وجدل ١٠ أشير في اجمال الى سندباديات حسين فوزى ، التي شكلت منظومة من أدب الرحلة والتاريخ والسيرة وأدب الحوار الحضارى في لغة مكثفة موسيقية ذات ظلال غير انها تحمل رؤية عقلانية وعلمية لحضارة أوربا وتغالى في الانبهار بها والدعوة الملحة

للاحتذاء بها مما أثار غضب السلفيين والقوميين والتقليديين قصار

★ منذ الأربعينيات توالت سلسلة سندبادياته ٠٠ حسين فوزى ويمكن ترتيبها في الآتي:

- ١ حديث السندباد القديم ٠
- ٢ ـ سندباد عصرى جولات في المحيط الهندي ٠
  - ٣ سندياد الى المغرب ٠
    - ٤ ـ سندياد مصرى ٠
  - ه ـ سندباد في سيارة ٠
  - ٦ سندباد في رحلة الحياة ٠
  - ٧ ـ سندباد عصرى يعود الى الهند ٠

## ١ ـ حديث السسندباد القديم

رحلة خيالية في الزمان والمكان على السواء ليقول عنها حسين فوزى « أنا أعود بخيالي الى المحيط الهندى لا كما عرفته منذ عشر سبنوات ، بل كما عرفه البحريون العرب فيما بين القرن التاسخ والقرن الرابع عشر ، قبل عصر الاكتشافات البحرية الكبرى ، دليلي وقائدى في رحلتي الخيالية ذلك الرحالة العظيم الذي اخرجته للناس مخيلة كاتب عربي مجهول - ربما كان مصريا - يعزى اليه جزء أو كل من كتاب « ألف ليلة وليلة » ، أوسع مؤلفات الأدب العربي صيتا في الخافقين ، والسندباد هو معلمي البحرى الأول : فانا أرجع برحلتي الخيالية الى القرون الوسطي ، أعود بها أيضا الى طفولتي حينما عرفت البحر أول ما عرفت في قصة أعود بها أيضا الى طفولتي حينما عرفت البحر أول ما عرفت في قصة شهريار المدجري ) وكتاب ( عجائب الهند ) المنسوب الى بزرك بن شهريار المدجري الراميدي .

#### ۲ - سستاناد عصری:

ويقول عنه المؤلف وكتابي اليوم لا علاقة له بتلك القصة الرسمية ــ يقصد وحلته المعملية في المبحر الأحمر ومقامها من البعثات البحرية الى جانب بحار العالم تكشف عن أسرارها منذ أواخر القرن الماضي ــ وانما هو صفحات ضمنتها صورا وخطرات لوحت بها جولاتي في أنحاء المحيط الهندي وحياتي على ظهر السفينة ، بسيط العبارة يسرد المناظر له لقيمة بها ،

بل تبعا لما أثارته في نفسي من احساس وفي ذهني من تفكير ، فكانت السفينة ورجالها وهرتها ( مشمشة ) قمة تعادل معبد ( راهشبفارم ) ، وصخرة ( ماهايالي بورام ) واتخذ شعوري بزيارة منصتي الزعيم في المحيط الهندي أهمية أكثر من وصف جزر سيشل ذاتها ، وكان الخروف المندوج في جنح الليل والراقصة البربرية وابنة البنجاب وقردة معطة ( مادورا ) ونفاق الهر المثقف سحواء ميسحورا عندي وعمارة المعابد الهندسية ، وتعاليم بوذا ، ووصف الشعاب المرجانية ، وعادة الدفن عند المجوس ، كما كانت الشرارة التي الهمت قلبي لقاء الغادة الزمردية في المجوس ، كما كانت الشرارة التي الهمت قلبي لقاء الغادة الزمردية في أو بين أركان المدينة المدفونة ( انورادا بورا ) ، كل هذا دون وحدة فنية مرسومة مقدما ، ودون تعمل أو افتعال ، فلا توجد في تلك الفترة من حياتي وحدة فنية أكثر من وحدة السفينة وركابها ، ولقد أرسلت القلم عياتي وحدة ألب مراسومة مقدما التي وجهت حياتي في طريق لا يزال يستخرج منهم على هذا سر المعاذبية التي وجهت حياتي في طريق لا يزال يستخرج منهم على مس السنين بعض الدهشة ،

#### ٣ ـ سندياد الى الغرب:

يقول د٠ حسين فوزى هو صفحات ضمنتها صورا وخطرات أوحت بها الى حياتي بين مصر ويعض أنحاء العالم الغربي ، لا أتوخى فيها غير أمانة التصدوير ، وصدق الأحاسيس ، وصراحة التعبير ، رائدى لحن لبيتهوفن يبتهل فيه الى العلى القيدير ( هبنيا من لدتك الجمال معقودا بالخير ) ٠٠ وقد اتخذته للكتاب شعارا لأنى على يقين بأن الفضائل مهاد الجمال ، مؤمن بأن الجمال يؤدى الى الخير ٠

ويقول أيضا : وإنا خائن لوطني ، أفاق منافق ، جبان أذ ترددت لحطة في أن أبوح بنا تجيش به نفسي في هذه السنوات الأخيرة وهو أذا فقلت مصر ايمانها بمقومات الحضارة الحديثة ، فإن ذلك نذير بأن ترتد مصر الى أهلم عهودها ، وأنا مؤمن بهذه الحضارة ايمانا لا تزعزعه الزعازع لألنى عرفتها في مقوماتها الحقة من فكر وعلم وأدب ، وفن ، وعرفت كيف ثمل هذه المقومات عملها في تقديم الأهم "

وفصول الكتاب كلها دعوة حارة لاعتناق حضارة الغرب

فهو يعترف صراحة قائلا: « درجت على حب الغرب والاعجساب بحضارة الغرب، وقضيت أهم أدوار التكوين من عنرى في أوربا فتمكنت أواصر حبن، وتقوت دعائم عجابى، فلما ذهبت الى الشرق عدت الى بلادى وقد استحال الحب والاعجاب إيمانا بكل ما هو غربى، •

ويبدأ د. حسين فوزى كتابه هذا بقوله: «الحق انى منا طويل أطمع فى وضع كتاب على هامش التاريخ ، أصور فيه المصرية منذ نشأتها ، صورة صادقة لما اختلجت به نفسى منذ ان تيا الشعور والادراك سواء أمام النيل ، وفوق واديه الخصيب ، أو فى البحر مقبلا من البحر الأحمر ، بعد رحلة طويلة بالمحيط الهندى عابر السويس الى بحرنا الأبيض ، أو جوابا على سطح بحيرات الدلتا الوا أو متنقلا بين بحيرة قارون ومديرية الفيوم ، أو مخترقا الصحر الواحات النائية ، أو مختليا بأثار أجدادى فى المتاحف هنا ، وفى الواحات النائية ، أو مختليا بأثار أجدادى فى المتاحف هنا ، وفى الواحات النائية ، أو مختليا بأثار أجدادى أن الشلال والدلتا ، اطلال القديم ، والحقبة اليونانية الرومانية ، وآثار العهد القبطى والعص القديم ، والحقبة اليونانية الرومانية ، وآثار العهد القبطى والعص

أحسست في هذه التجارب بالوحدة الكامنة خلف كل تلك الجف المتعاقبة في السراء والباساء ، الوحدة القوية المتماسكة التي جعلتني بأنني ابن أعرق الشعوب طرا ، تلمست تلك الوحدة فعرفتها في حالانسانية عرفتها في المصرى فردا وشعبا مهما تعدد حكامه ، وتا المحن والارزاء ، كتابي صور من ملحمة هذا الشعب الذي أفخر بانني من أحاده ، لست مؤرخا ، لا بالفكر ولا بالمهنة ، وان كنت غير مجرد من الاحساس بالتاريخ ، اعتمدت في كتابته على الخلجات الروحية أشرت اليها ، وعلى ما طالعت من كتب الأولين والآخرين في تاريخ بلا وعلى القليل الذي عشته في ذلك التاريخ بلحمي ودمي وتفكيري . .

#### ه ـ سندباد في سيارة:

وهى رحلة قام بها كاتبنا من باريس بالسيارة يوم ١٧ مايو ١٩٧١ وبلغ القاهرة أول يوليو ٠٠ اخترق فرنسا وأسبانيا ، وبلاد ١ الكبير والجزائر وتونس وليبيا في ستة أسابيع قطعت فيها السيمشرة آلاف كيلو متر، يحدثنا الرحالة عن انطباعاته ومشاهدته وتحة من الاندلس الاسلامية ، وبلاد المغرب الكبير ويتتبع أثر حضارة المشفى حضارة الأندلس والعلاقات الحضارية بين الاندلسية والمغاربة والتي تعاقبت على حكم بلاد المغرب من عرب وبربو .

صور متحركة رائعة بانورامية شاملة لرحالة عرف بحرصه رؤية الغابة قبل ان يتأمل أشجارها ، لا يصور حاضر البلاد الا أمام - مضيئة أو مظلمة من تاريخها .

#### ٦ ـ سندباد في رحلة الحيساة :

وهو سيرة ذاتية لمنشأة وطفولة حسين فوزى فى حى الحسين وتشبعه بالحياة الشعبية وطقوسها فى حى مملوكى ٠٠ وتفتحه على ثورة ١٩١٩ ومعايشته النهضة المصرية وحبه للأدب وانسابه ككاتب قصة فى المدرسة الحديثة ، ودراسته للطب والموسيقى ثم تخصصه كطبيب عيون ٠٠ غير أنه ولطموحه للمعرفة والرحلة والبحث يتحول الى دراسة علوم البحار ، ويندهب فى رحلة على السسفينة الى الهند ويعبر البحر الأحمر والمحيط الهادى ٠٠ ويستكمل دراسته فى فرنسا ٠٠ ثم يعود ليؤسس معهد عاوم البحار ، ويتولى عمادة كلية العلوم ثم وكيلا لجامعة الاسكندرية ، شم البحار ، ويتولى عمادة كلية العلوم ثم وكيلا لجامعة الاسكندرية ، شم اعترافه به ٠٠ واعتكافه بالبيت فيأمر عبد الناصر فتحى رضوان بتعيينه وكيلا لوزارة الارشاد القومى ٠٠ الثقافة فيما بعد فساهم فى نشأة أكاديمية الفنون والبرنامج الثانى ٠٠ انها رحلة قراءته وتكوينه وابداءاته وكيف كتب سلسلة السندباديات وهى تؤكد عمق وجدية هذا الرائد الكبير العالم الفنيان ٠٠

### والخسيرا:

### ٧ ... سندباد عصرى يعود الي الهند:

فى هذا الكتاب تسجيل لرحلة الشيخوخة الى الهند وسكان البلاد الشاسعة الارجاء الى درجة انها توصف بشبه القارة ٠٠ يقوم بدراسة موسعة فيها بآثار ومعابد وعمائر الهند الهندوسية. والبوذية والجائينية والسسيخ والاسسلامية ، ويدرس عقائد ومثل وديانات الهند ويشرحها وبتعبقها ٠٠

هذه العقائد التي تتمثل في البوذية والهندوسية والجانينية والسيخ والاسلام لقد زار الكاتب الهند عام ١٩٧٠ وهو الذي سبق أن زارها عام ١٩٣٠ في رحلة الشباب ووصف رحلته في كتاب سندباد عصرى الذي سبق أن تعرضنا له ٠

﴿ تلك هى منظومة سندباديات حسين فوزى تدل على رحابة أنق وعمق ثقافة وشمول نظرة سجلت ودرست وأرخت لحضمارات الغرب والشرق وكشفت عن شمولية وموسوعية لفهم طبيعة وتطور حيماة العالم سردها حسين فوزى فى أسلوب علمى أدبى فنى من أمتع وأروع أساليب البسلاغة ٠

## القصال التالث

# الفتى مهران : عبد الرحمن الشرقاوى بين ( عبد الناصر ) و ( السادات )

فلتذكروني لا يسفككم دماء الآخرين بل قاذكروني بانتشال الحق من ظفر الضلال بل فاذكروني بالنضال على الطريق لكى يسود العدل فيما بينكم فلتذكروني بالنضال فلتذكروني عندما تغدو الحقيقة وحدها حسيري حزينسة فاذا بأسوار المدينة لا تصون حمى المدينة لكتها تحمى الأمير وأهله والتابعينه كخلتذكروني أن وأيتم حاكميكم يكذبون ويغذون ويفتكون والأقسوياء ينافقسون وأذا خشيتم أن يقول الحق منكم وأحد في او بين المسله افلت اكرولي فلتذكروني عند هذا كله ولتنهضوا بامنع الجياة كي ترفعوا علم العقيقة والعدالة فلتذكروا ثاري العظيم لتأخذوه من الطغاة . وبذاك تنتصر الحيساة افاذا منكتم بعد ذاك على الخديمة وارتضى الانسسان ذله فالما ساديم من سديد وأطل أقتل هن جمه يلد ب وأطل أقتل كل يوم ألف قتلة

ساطل أقتل كلما سكت الغيور وكلما أغفى الصبور مسرحية ( ثار الله ٠٠٠ الحسين ثائرا شهيدا )

★ لتصمت وتستمع في جلال ـ لعبد الرحمن الشرقاوى ـ في ذكراه العطرة فمازال صوته الجهور الهادر يتجاوز الزمن الردى ـ الذي نعيشه ويخاطبنا عبر زجاج الموت البارد ، ليؤكد أن الشاعر والموقف وحدة متسقة تجسدت وتجلت في أرقى وأكمل أشكالها في كلية ابداعه الرائد الشعرى والمسرحى والروائي وأخيرا كتابة السيرة الاسلامية التي ختم بها حياته الحافلة التي هي جزء مضيء من وجدان ونضال شعبنا نحو الحرية والتقدم والعدالة وفرح الانسان وبهجته .

به لقد مضى من سنوات الأخ الأكبر ذو الجنان القوى والثغر الباسم والصدر العريض الذى كانت عليه تنكس الرماح من مضى عبد الرحمن الشرقاؤى ابن فسلاحى قرية « الدلاتون » البسسطاء الطيبين في ريف النسوفية .

♦ ولقد كانت مسرحا أسطوريا الأحداث روايته الفدة ( الأرض ) والتي مجدت وأرحت لنضال الفلاحين الصلب ضد قهر الاقطاع وفاشية حكومة اسماعيل صدقى باشا في الثلاثينات والتي ألغت دستور ١٩٣٢ وهي نفس القرية التي عاد اليها الشرقاوي ليرضيد تطورات الملاقات الاحتماعية والحياة فيها عام ١٩٦٧ بعد ثورة ١٩٥٢ وصدور قوانين الاصلاح الزراعي وذلك في زواية ( الفلاح ) ٠

بهمومها وهزائمها وانتصاداتها وأساطيرها ومثلها ، وظل في دأب بصورها وبحسدها في كلية أعماله بحيث يمكن أن نعتبره كاتب الفلاحين والعشيرة. الريفية ، وأبرز دليل على ذلك آخر مسرحياته الشعرية ( أحمد عرابي زعيم الفلاحين) .

★ لقد تشكل وتكون وتخلق من طمى وطين أرض القرية المصرية وورث الفتوة والنبل من صلابة وعراقة وملاحم فلاحيها سر التكوين المصرى وخالقى حضارتها ومستقبلها عبر الزمن والأبه وتدفق النيل •

March Street

والبيان وتجديد الشعر العربى • • شعر التفعيلة وتجليم عمود الشعر والبيان وتجديد الشعر العربى • • شعر التفعيلة وتجليم عمود الشعر والأوزان الكلاسيكية والاستغناء عن القافية والتي بدأت بقصيدته (عزة والرفاق) وكانت ذروتها في قصيدته الشهيرة في أوائل الخمسينات (من أب مصرى الى الرئيس ترومان) كذلك لكى ندرك دلالة الرونية الواقعية النقدية الثورية التي تجسدت في رواية (الأرض) يجب أن نحال

جدل عملية الصراع الاجتماعي والسياسي التي اجتازتها الحركة الوطنية المصرية في الأربعينيات والتي بلغت قمة صعودها في انتفاضات واضرابات عام ١٩٤٦ بقيادة لجنة الطلبة والعمال وقدمت لأول مرة برنامجا اجتماعيا تقدميا للحركة الوطنية ضد القصر والاقطاع والانجليز واصطدمت باعتقالات حكومة صدقي ضد الديمقراطيين الثوريين •

★ لقد عاش الشرقاوى وشارك بوعى وتكامل وعيه فى أثون هذه المعارك السياسية وكان من جناح الطليعة الوفدية وقريبا من الفكر الماركسى ، ولقد صاغت هذه الخبرات رؤيته الفكرية والجمالية التى مكنته من الثورة والتمرد فى الشعر والرواية وتأسيسه المسرح الشعرى الذى تجاوز بداياته عند أحمد شوقى وعزيز أباظة ،

★ وفي مثل هذه الحالات نجد أن أمانة الكاتب واخلاصه سوف تمكنه من أن يصور بصدق حقائق الحركة الاجتماعية ، بشرط أن تضع تلك الحركة الاجتماعية القضايا والمشكلات الحقيقية ، وتعمل من أجل ايجاد حلول لها ويجب ألا تخضع أمانة مثل هؤلاء الكتاب بالطبع للأحكام والقرارات التي يصدرها بعض المثلين العاديين لهذه الحركة الاجتماعية ، ولا للأقوال التي تصدر من كبار الكتاب انفسيهم ذلك لأن مدى أمانة واخلاص هؤلاء الكتاب بتوقف على مدى القضايا التى تحددها مثل هذه الحركات الاجتماعية ، ومبلغ أهميتها في تطور الجنس البشرى فالأمانة الذاتية عند الكاتب لا تستطيع أن تولد تلك الواقعية الصادقة الا اذا كانت تعبيرا أدبيا عن حركة اجتماعية عريضة بحيث تدفع مشكلات هذه الحركة وقضاياها الكاتب الى أن يلاحظ ويضيف مظاهرها الأكثر أهمية وبحيث تقوى من عودة وتدعمه من جهة أخرى ، وتمنحه القوة والشبجاعة الكافية التي تخصب وتغنى اخلاصـــه وأمانته ، ومثل هذه الحركات التاريخية الكبرى لا تغلف ببساطة بواسطة مفهوم مبتدل عن ( التقدم ) ويشوه علم الاجتماع الدارج الشروط الاجتماعية للذاتية الشعرية ، بأن يحول العلاقة بين المجتمع والكاتب الى علاقة تافهة وعادية ويمضى بها في اتجاه ليبرالي امیکانیسکی ۰

# ۱۱ ـ بین زینب ( هیکل ) و ( وصیفة ) الشرقاوی :

رواية (الأرض) الشامخة واحدى علامات تطور الرواية المصرية العربية تظل وحتى الآن تخاطب عقل ووجهان جيلنا وهي جديرة بالمناقشة النقدية واعادة القراءة لأنها تنضم لروايات كبار كتاب الواقعية العالمين الذين قدموا الريف وقضايا الفللاحين في علاقاتهم الحميمة بالأرض والسلطة ، التي تقف بجانبها (الدرن الهادئ) لشولخوف ، (وطريق

التبغ ) لارسكين كالدويل ، و ( فارس الأمل ) لجورج امادو ، و (فونتمارا) لاجنا سيوسيلوني •

🖈 لقد قرأنا قبلها في صبانا (زينب) لمحمد حسين هيكل باشا ورغم سحرها فقد قدمت الريف والقرية المصرية في العشرينات وصورت الفلاحين برؤية وعين رومانسية وعقل متأثر بالأدب الفرنسي ومن زاوية حسين أبن كبار ملاك الأرض المغترب في سويسرا ، فيقدم حبه وعشقه للريف المصرى حيث أراضي الوالد الواسعة في الدقهلية وبطلته ( زينب ) لم تقنعنا مأساتها ، فشخصية (زينب) كما رسمها المؤلف تكشف بصورة أكثر خطورة عن تصورات المؤلف وأهدافه ، وان كانت لا تقنع القارىء بواقع سلوكها ومنطقيته ، فالمؤلف الذي يؤمن بأهمية العلاقة الحرة بين الرجل والمرأة ، يبلور مأساة (زينب) في فقدها الحب وهي لذلك لا تكاد تتأثر بالبؤس المادي والمعنوى الذي يحيط بحياة الريفيين ، فهي لوحة من الوحات الطبيعة التي شاهدها في متاحف أوروبا ، على عكس هذا وبرؤية واقعية نقدية ، وببعد سياسي تقدمي صاغ الشرقاوي ملامح وسمات بطلته ( وصيفة ) منحوتة من واقع القرية المصرية في الثلاثينات ، صحيح كانت ( وصيفة ) الشرقاوى حضانة بواسة كما كانت ( زينب ) هيكل ، لكن قرية ( هيكل ) لم يكن فيها رجال ينزفون مع البول دما وصديدا ، وتتبخر الحياة من أجسسادهم عرقا وحمى ، لقد عرفنا طعم قرانا على صفحات ( الأرض ) وبعثنا مع تفتح وجدان ( الرواية ) الصبى ، القادم من المدينة حيث يدرس مع الأخوة الكبار الذين يتحدثون عن الانجليز والدسستور والملك وصمحةى ويضربون ويقومون بالتظاهر لفصل طه حسمين من الجـــماعة ٠

من وجهة نظر هذا الصبي المتفتح البكر المتقى سنغرق فى فصول وفضاء قرية الشرقاوى ونعرف أن قضايا ملكية الأرض وتزييف الانتخابات والصراع مع حكومة صدقى الديكتاتورية ستنعكس على مصائر الشيخصيات الرئيسية فى الرواية فشيخ الخفراء عم (محمد أبو سويلم) والد (وصيفة) قد فصل من وظيفته فى جرائم الغاء الدستور وتزييف الانتخابات ، لقد تحدى المأمور ورفض أن يسبوق الفلاحين بالقمع الى صناديق الانتخابات ، و (عبد الهادى) بروليتاريا الريف الواعى بمجرد محاولة فتح الطريق الذى يخدم كبير الملاك على حساب أرضه ، يرفع الفاس ضد الملاك ، والحكومة والهجانة ويسقى أرضه الشرقانة ، كذلك الشيخ ( يوسف ) بقال القرية المسابق و ( محمد أفندى ) مثقف القرية الرسمى الجبان و ( علوانى ) العرباوى الذى لا يملك الأرض و ( خضرة ) عاشت فى الطين وماتت فى الطين ، ولحظة أن قتلت رفضوا حتى أن يواروا جثتها ، وفقيه ومؤذن

100

القرية المنافق ، والشيخ . (حسونة ) الزعيم الذي يتراجع لمسالحه و (دياب) الفلاح المصرى الشهواني ، كل حلمه أن يتزوج من (وصبغة ) الحلوة السليطة اللسان التي لا يعجبها العجب ، (ذات الصوت العنب ) حلم الصبيان والشباب ، وعبر عام الصبي الشفاف الحاصل على الابتدائية (الرواية ) تتسلل للوجدان الجمعي للقرية المصرية كرمز وتجسيد للقرى في مصر في نضالها البطول ضد الاقطاع والملك والانجليز في السلائينيات ،

◄ ان ( الأرض ) تأكيد لانتصار منهج الواقعية في الفن التي تؤمن
 بالشعب وفرح وسعادة وانسانية الانسان •

★ ولقد نشرت ( الأرض ) مسلسلة في جريدة المصرى الوفدية عام ٥٣/٥٢ وكانت نبؤة ودعوة مبكرة لقوانين الاصلاح الزراعي للثورة التي أطاحت بالأقطاع وحررت الفلاحين وعشيرته التي وهب قلمه دفاعا عنها طوال حياته الخصية •

## ٢ - الفلاح ٠٠٠ والاشتراكية .

ويعود عبد الرحمن الشرقاوى بعد أربعة عشر عاما الى قريته ليتامل أوضاعها بعد صدور قوانين الاصلاح الزراعى وصدور قوانين التأميم والتحول الذى قاده عبد الناصر • لقد تعقدت المشكلة الفلاحية وبدأت تظهر أشكاليات اقتصادية واجتماعية وسياسسية نتيجة تبدل العلاقات الاجتماعية والتعديل الطبقى لبنية الريف المصرى وأثمرت قوانين الاصلاح طبقات جديدة وهيكلة لبعض المتسلقين وأصحاب النفوذ الذين مارسوا قهر واستغلال الفلاح باسم الاشتراكية وتجلت فى أعضاء الاتحاد الاشتراكى ورؤساء الجمعيات التعاونية ومسئولى الاصلاح الزراعى وأصحاب الملكيات الصغيرة والمتوسطة وبقايا أسر الاقطاع الذى تشكل وتغير كالحرباء فى الطروف الجديدة وجنه لحسابه هذه الطبقة الجديدة من الموظفين البيروقراطيين ليمارس استغلاله •

★ لقد أنجز الشرقاوى عام ١٩٦٧ روايته (الفلاح) وكان الشرقاوى يود الاحتفاظ بنفس الشخصيات لتصبح روايتاه الفلاح والأرض (ثنائية) تسجل تاريخ قرية مصرية وترصد التغير الذى حدث لفلاحيها لولا الفاصل الزمنى الكبير بين الروايتين والذى يفرض الموت أو كبر السن على كثير من شخصات الأرض بصورة تجعلها عاجزة عن تحقيق أغراض المؤلف ، وتخلصا من هذا المأزق احتفظ المؤلف بشخصيات الأرض التي ما تزال صالحة بحكم سئها لتمثيل دور ما في رواية (الفلاح) وخلق بدائل الشخصيات الأخرى ، وغير أسماه جميع الشخصيات ا

★ ولأن الكتابة عند الشرقاوى التزام ولأنه يهتم بالحقيقة التاريخية بقدر التزامه بالحقيقة الفنية فانه اختار عام ١٩٦٥ اطارا تاريخيا لرواية الفلاح لأنها شهدت مواجهة وصراع بين الفلاحين والقوى الجديدة التي تحاول قهرهم وأبرز دليل عنها ما وقع في قرية (كمشيش) والتي بلغت ذروتها بمقتل المناضل صلاح حسين في مايو سنة ١٩٦٦ وتدخل السلطة لصالح الفلاحين •

★ الراوية هنا هو التطور الخياتي والواعي لراوي رواية الأرض بعد أن أكمل تعليمه الجامعي وأصبح مثقفا ثوريا ينتمي لليسار وامتد نشاطه الى السفر الى فرنسا حيث يقول (واندفعت الى كل مكان تجلله دماء الثوار الأوائل ، وخالطت الليل الذي يضيء بالشعب ، وناديت بالتحرير للمستعمرات ، وبالحرية للانسان الافريقي ، ولعنت الحرب القذرة على فيتنام ٠٠٠ على الهند الصينية ) \*

◄ ان ثمة تلازما بين تجربة ورؤية وموقف المؤلف والراوية في كل من روايتي ( الأرض ) والفلاح ٠٠٠ غير أن البناء الفني ورسم النماذج ودرامية الاحداث تختلف بين الروايتين ٠

ب لقد شعر الراوية بالحنين الى العودة الى قريته بعد أن مل ترثرة المنقفين حول النضال فى المقاهى والندوات ٠٠٠ بجانب زيارة ابن عمه عبد العظيم نموذج الفلاح المصرى بعد الثورة وما أثاره فيه من وعى ونفتح وروح جديدة بثتها الثورة ولقد حضر عبد العظيم وهو عضو فعال فى لجنة الاتحاد الاشتراكى لمقابلة وزير الاصلاح ليعرض عليه شكوى ضد مسئول الاصلاح الزراعى المنحرف فى قريته ٠

★ وكما يقول عبد المحسن طه بدر في كتابه (الروائي والأرض):
« سر مأساة الفلاح كما يرى المؤلف • يرجع الى الطبقة الجديدة التي
تعيش في القرية مدعومة بأقربائها في المدينة ، والتي استطاعت أن تتسلل
الى أجهزة الدولة وجهازها السلسياسي لتكون جهازا سريا مترابطا يحتمي
بسلطان الدولة وقانونها ليجعل حياة الفلاح جحيما ، ويضعه في وضعية
أبأس من وضعيته في عهد الأحزاب ، كان الخوف من المعارضة وصحفها
يمثل رادعا لم يعد قائما في عهد الثورة » •

﴿ غير أن البناء الفنى فى الفلاج أصيب بالخلل فلم تتطور الأحداث بالتفاعل والصراع وتغلب السرد ٠٠ وأصبحت الشخصيات أبواق لكلمات كبيرة هى كلمات المؤلف ٠٠ بجانب أن الراوية بدى فى تأمله للتغيرات فى العزبة كسائح بعكس السخونة والتلقائية وتعقد البناء وشاعريته وانسيابه فى رواية (الأرض) ٠

★ أيا كان الأمر فقد حاول الشرقاوى فى ( الفلاح ) أن يكشف عن تناقضات مرحلة التحول الاشتراكى فى القرية المصرية • • صحيح أن الفلاح تحرر من الاقطاع وشعر بكرامته واسترد حقوقه واختفت البطالة غير أن لم تقم به كوادر اشتراكية بل مجموعة من المواطنين الذين ليس لهم لون سياسى فقد انحازوا للأسر القديمة وتحالفوا معها وبدأت عملية استغلال آخر وقمع عانى منها الفلاحين أسوأ من أيام الاقطاع وربما تمت هذه العملية النقدية على حساب جماليات السرد الروائى ، لذلك ستصبح رواية ( الفلاح ) مجرد وثيقة تاريخية اجرائية غير أنها بعيدة عن استمرارية الخلق الفنى الذي يخاطب كل عصر •

★ ودائما يعود الشرقاوى لقريته يتأمل أوضاعها وخاصة في ظروف تغيرات العالم ففي عام ١٩٥٦ أصدر رواية عذبة (قلوب خالية) وهي ترصد ما عانته القرية المصرية من آثار الحرب العالمية الثانية من خلال الطبقة المجديدة والتي كان أبرز أسبابها أن تطبيق الاصلاح الزراعي قصة حب رومانسية حالمة وواعية في نفس الوقت غير أن للشرقاوى رؤية للمدينة ولذلك جاءت رواية (الشوارع الخلفية) مثقلة بخبراته في دروبها وحياتها غير أنه أيضا يتابع تجربة صباه واواته الكبار الذين جاءوا من القرية ليواصلوا التعليم في الجامعة ٠٠ لقد سبجل حياته وهو طالب في الثانوية وحياة أخواته الكبار طلبة كلية الطب والحقوق في أحد الشوارع الخلفية من حي الحلمية المجديدة منطقة بركة الفيل خلال الصراع السياسي والطبقي واشتعال الحركة الوطنية عام ١٩٣٥ من أجل عودة الدستور والاستقلال وتشكيل الجبهة الوطنية من كل زعماء الأحزاب السياسية والاستقلال وتشكيل الجبهة الوطنية من كل زعماء الأحزاب السياسية والعمالي الطلبة والعمال ٠

♦ ان الشرقاوى كما عودنا دائما فى ابداعه الروائى يضع الأحداث الصغيرة فى حياة شخصياته فى جدل الصراع الاجتماعى ويصور ويجسد سلوكياتهم ومصائرهم عبر هذه الصراعات ١٠٠ انه يمجد نضال الحركات الطلابية التى كانت فى طليعة النضال الوطنى والثورة الوطنية الديمقراطية وهو يختار حى بركة الفيل وأحد شوارعه الخلفية شارع عزيز وفى بيت (شكرى عبد العال) حيث يسكن الراوية وأخوته ٠

\$24

♦ و (شكرى عبد العال) هو أحد هؤلاء الناس الذين لم يفقدوا الثقة بوما ، ولم تغب الابتسلمة أبدا عن وجهة النحيل الأسمر الملىء بالغضون منذ قال كلمته ذات مرة في وجه رئيسه الضابط الانجليزى ، وتحرك ، فضربه بالكرسى ، من يومها لل هذا اليوم من أكتوبر سنة وتحرك ، وهو على المعاش ٠٠ جمدت به الحياة عند رتبة اليوزباشي فاقام في بيته بشارع عزيز مهيباً صلماء ، بحتفظ بارتفاع قامته الطويلة

المديدة ، وبالضوء الخارق المنبعث من عينيه الواسعتين ، وبرأس لا ينحني، وبصوت مازال واضح النبرات ، قويا عريضا خشنا ، وبدا

★ وهو لم يفعل طوال حياته شيئا يندم عليه ٠٠ مكذا كان يقول
 دائما وهو على حق ٠٠ ولكم قدم من التضحيات !!

لليوزباشي ونقلوه الى السودان ، وفاتوه بعد ذلك في كل ترقية وسبقه زملاؤه ، ولقي نفسه بعد عودته من السودان سه في سنة ١٩٢٥ سما ذاك في رتبة اليوزباشي يسبقه كل زملائه برتبتين على الأقل ، ويرأسه ضباط كانوا في المدارس الابتدائية عندما كان هو ضابطا في الجيش ٠٠ واشتعلت المظاهرات في كل المدن الكبرى اذ ذاك ، فطلبوا منه أن يقود حملة لسحق المتطاهرين ولكنه رفض ٠٠

\* انه لا ينسى أبدا ذلك اليوم من ربيع سنة ١٩٢٥ كان سادس يوم اوقاة ابنه الذي استشهد في مظاهرة المدرسة الخديوية قبل أن يكمل أعوامه الأربعة عشر وهو يقرع طريق الحياة بأقدام نشطة فرحة ، والرجولة البكرة تتسلل الى كيانه المتحفز ، المنطلق ، واستدعى ( شكرى عبد العال ). الى وزارة الحربية وطلب منه التوجه الى طنطا للقضاء على اضراباتها العي أوشكت أن تتجول الى ثورة كاملة ، فرفض وانتهى الأمر بأن ضرب الضابط الانجليزي الذي يحكم ويأمر وصدر على الفور قرار ابعاده من الجدمة ٠٠ وقد ابتهجت امرأته بهذا الموقف وساعدته على اجتيازه والم تعد تبكى المامه ولدها الوحيد وبعد سنوات فجع (شكرى) في زوجته بعد قتل ولده بسنوات وأصبح أرمل يرعى بناته ووجد العزاء في أن يصبح أبا وأخا كبيرا لسكان شارع عزيز وكان أقرب سكان منزله لقلبه أنحوة الراوية طلبة الحقوق والطب ، ويرصه ويصمور الشرقاوي عياة أسر الموظفين وعاداتهم وهمومهم الصغيرة وحياة الطلبة في المذاكرة والسعى من أجل المعرفة والنضال الوطنى والمشاركة في الاضطرابات ويعتني الشرقاوي بالتفاصيل ورسم نماذج أبناء الطبقة المتوسطة مع الاشبارة للطبقة العاملة ممثلة في صاحب المطبعة الذي ينتمي للحركة النقابية والفكر اليساري في هذه المرحلة ٠٠ ويعود الى الخدمة في وزارة الوفد ولكن ما أسرع ما يتكهرب الجو السياسي انقلاب صدقى ضد دستور ٢٣ وتندلع المظاهرات الطلابية والعمالية ويرفض (شكرى) أيضا هذه المرة ضرب المظاهرات ٠٠ ويعتقل معض أبناء شارع عزيز ٠

﴿ هَكُذَا صَـوْرُ وَحَلَلُ وَأَرْخُ الشَّرْقَاوَى الْأَحْدَاثُ فَتَرَةً ٢٥ ـ ٢٥ وديكتاتورية صدقى وانعكاساتها على حياة القرية في الأرض، والمدينة في الشوارع الخلفية ٠٠ فأبدع اتجاه الواقعية النقدية المناضلة التي لها نهج

體

تقدمي في فهم صراعات الحياة الانسانية في جدل العملية الاجتماعية غير أنُ البناء تقليدي والاعتناء بالتفاصيل والوصف ورنة الخطابية تملا أجزاء من الرواية عند الشرقاوى فهو يكتب من أجل تقديم رؤية نضالية للواقع ويوظف الرواية في رؤيته ووعيه السياسي فالشرقاوي كاتب مناضل يكره انعزال الفن عن الواقع -

\* وابداع الشرقاوي في القصية القصيرة قليل فلم يقدم الا مجمــوعتين :

أرْبُ مجموعة أرض المعركة عام ١٩٥٢ وهي لوحات وحكايات عن المقاومة الشعبية والنضال الوطنى في تاريخ مصر المعاصر ٠٠ حيث كانت معركة المقاومة المسلحة في مدن القنال ضد الاحتلال الانجليزي بعد الغاء ماهدة ٣٦ مفتعلة ولن يبقى من هذه القصص شيء للتاريخ الأدنى الا علو صوتها الزاعق لتمجيد كفاح الشعب المصرى ، فهي لا تهتم بالبناء الفنى والتعبير غير المباشر ومجموعة ( أحلام صغيرة ) ١٩٥٤ وهي مجموعة قصص تتفاوت بين الاتجاه الرومانسي والواقعي لا تتجاوز هموم القصة القصيرة شكلا وموضوعا في هذه المرحلة ومعظمها ينشر بجريدة المصرى ، والواقع أن ابداع الشرقاوي في القصة القصيرة كما وكيفا لم يكن مميزا بخلاف انجازه الشبعري وألروائي والمسرح الشمري ، فالقضايا السياسية والاجتماعية ورؤيته الشمولية أرحب وأنسب لطرحها ، فقد كان له نقس طويل ورؤية تاريخية ملحمية •

# ي - عبد الرحمن الشرقاوي وتأسيس المسرح الشعرى :

را القد أدرك الشرقاوي ـ أن المسرح ليس مجرد قطعة من الحياة ولكنه قطمة مكثفة منها ، ولذلك قان الشماعرية هي الاسلوب الوحيد للعطاء المسرحي ؛ والشناعرية هنا لا تعنى النظم مجال من الأحوال ، لذلك وظف التعبير الشعرى توظيفا دراميا وجدد من الأوزان والصور والمجاز لتصوغ عينة درامية شعرية لها دذلتها السياسية والفكرية وتجاوز بذلك مسرح احمد شوقي الذي كان الشعر بنبرته الزاعقة منفصل عن السياق الدرامي ورسم أبعاد الشخصية من خلال الحوار والواقع أن تطور الشرقاوي كشاعر مجدد للعروض ومؤسس وأحد رواد شعر التفعيلة والذي جعل من مفردات القصيدة لغة الحياة اليومية وهمومها كان شمعره يحتوى على صياغة روصور درامية لغل أبرزها قصيدته الشهورة من أب مصرى الى الرئيس د**الأمريب كي أو المنه** ومعالم أو المناه المن

والد

( د"

♦ ولقد اعتمد المسرح الشعرى عند الشرقاوى على التاديخ والترات ومواجهة القضايا السياسية الساخنة التى تتعلق بقضية الحرية والتقليم والنضال من أجل العدالة ، فكل من مسرحيات ( مأساة حميلة ) ( وطني عكا ) تناقش قضية اصراع الوطنى الجزائرى ضد الاحتلال وتقنى للخرية وتمجد النضال الوطنى ، كذلك ( وطنى عكا ) تناقش الصراع الفلسطيني ( الصهيونى ) ومن الثاريخ الاسلامى استمد مأساة استشهاد الحسين وتمرده على مبايعة يزيد بن معاوية والنضال العظيم الذى خاصه ، وكانت الحسين شهيد الحسين ثائرا ٠٠ ثار الله أروع وثيقة شعرية درامية عن صراع الحق ضد التزوير ومواجهة قمع دولة بنى أمية المعادية للبيك الهاشمى ومؤسسة النظم الملكى أما ( أحمد عرابي زعيم الفلاحين ) فهلى تمجد ثوة عرابى أبو الوطنية والديمقراطية فى تاريخ مصر الحديث وألتى تحدى صلف وغرور أسرة محمد على وأعلى من صوت الفلاح المصرى تعدى ضميرا لنضال الشعب المصرى حتى رغم هزيمته التى ثأر لها أحفاده غساط ثورة ٥٢ فاسقطوا آخر ملوك أسرة محمد على وطهروا مصر عن

ب ويعود في مسرحية (النسر الأحسر) الى تاريخ جروب والمتصاربات صلاح الدين الأيوبي وتحريره للقدس من أيدى الصليبيين وتحريره المقدس من أيدى الصليبيين وتحريره المقدس

ب فالتاريخ في مسرح الشرقاوي هو المصيدر الغالب؛ في مشرفة الشمعري وتبقى أروع وأكمل وأنضج مسرجياته الشميعرية (١٠ الفتي مهران ) ما مهران ) منابع المسلم المهران ) ما المسلم المهران ) ما المسلم المهران ) مسرحياته المسلم المهران ال

ومنوقف عند الشعر والثورة في مسرحية ثار الله أو المحسين الراء وشهيدا لأنها تتويج واكتمال لعطائه الدوب في تأسيس شكل ومعني المسرح الشعرى المعاصر في أدبنا ، لقد توحد فيها في اتساق ونضج الموقف والحدث الدرامي مع التصوير والتشكيل الشعرى ، وتجسسيد الحوار الدرامي يقدرات شعرية متالفة وصور مجازية مركبة وثقافة ، تجسب وترسم بالصورة والمحسوس أبعاد الموقف واللحظة الدرامية وتقدم المجهد وبوهر اللوحة التاريخية وجدل المعلية الاجتماعية في امتداد وفضاء الماضي وتوس الحاضر ويسقط بطله على الستقبل ، يقضاياه المعاصرة الحتدمة من وتوسين رمزا ومحورا وعنوانا لها تناقش مجريات واسعة قضية الانسان وموقفه من السلطة والعدالة والحق والحرية والصدق ووتراث المفاهية الانسان وموقفه من السلطة والعدالة والحق والحرية والصدق ووتراث المفاهيم والخلفاء الراشدين وقامت ضعم الثورة المفادة ثورة التجار والاوستقراطية والحق والخلفاء الراشدين وقامت ضعم الثورة المفادة ثورة التجار والاوستقراطية التي قادما بيت أمية وتزعمها معاوية بن أبي منفيان وسنان المدرو المدرو المعارية بن أبي منفيان وسلم المدرو المدرو المعارية بن أبي منفيان المدرو المدرو المدرو المعارية بن أبي منفيان المدرو المدرو المدرو المدرو المعارية بن أبي منفيان المدرو المدرو المدرو المعارية بن أبي منفيان المدرو المدرو المدرو المدرو المدرو المعارية بن أبي منفيان المدرو المد

---

<u>--</u>;

لقد أدرك الشرقاوى بنفاذ عناصر الدرامة الشعرية التى لم تحققها محاولات أحمد شوقى وعزيز أباطة ، ولعل أبرزها أن الشعر لابد أن يبرر وجوده دراميا ، فالشعر يجب أن يكون أداة تعبير ولا يجب أن تشعر به شعورا مكتملا في الدراما الشعرية وانما يجب أن تشعر بالدراما نفسها يعنى بأشخاصها وأحداثها ومواقفها دون أن تسترعى انتباهنا أنها مصاغة شعرا وكون الشعر في الدراما أداة تعبيرية فقط فهو لا يزيد عن امتاع المنفرج الذواق للشعر الى جانب مشاهدته للمسرحية ،

الدراما والشعر ( الى هذا المجال الرهيف من الحساسية وفي اللحظات الدراما والشعر ( الى هذا المجال الرهيف من الحساسية وفي اللحظات التي يتحقق فيها ذلك تتألق هذه المساعر الوجدانية التي لا تستطيع سوى الموسيقي التعبير عنها ) •

بالوصف والتجسيد والحوار والروعة المهيبة في الاداء ومخاطبة العقل والوجدان بالمنولوج والحوار والروعة المهيبة في الاداء ومخاطبة العقل والوجدان بالمنولوج والدبالوج عن رحلة صدام الأمام الحسين ( ثار الله ) ضد الزيف والقهر والتسلط الذي فرضه معاوية بعد قتل أمام المتقين على بن أبي طالب وضرورة مبايعة يزيد بن معاوية الفاسق ، فيرفض الحسين وشيعته ، قالمجد لمن قال ـ لا ـ وتحمل في بسالة مسئولية الرفض ، انه يصرخ ويخاطبنا حتى الآن ( ما عاد في هذا الزمان سوى رجال كالمسوخ ، يمشيون في حلل النصم وتحتها انين القيود ) ( يا أيها العصر الذرى الأنت غاشية العصور قد أمر المتقين الى سلاطين الفجور ) ( يا أيها الشرفاء الا تهنوا اذا طغت الذئاب سيروا بنا كي تنقذ الدنيا من المسوض) .

ان الشرقاوي في سرده الملحمي ونهجه الواقعي الذي يجسد ويبعث مجد وفرح الانسان، يجسد ويسخص وقائع نضال حياة الحسين في دروة صدامه مع بني أمية، ويقدم استشهاده ملتزما بوقائع التاريخ، وتتب السير غير المحرفة ولا يغرق في الاساطير والتهويمات، فهو يقدم الحسين كخلاصة لمراث ثوري لتعاليم الرسول والصحابة ويبرزه كانسان بسيط وفتي عربي يدرك مسئوليات التاريخية ويواجه مصيره ويعلم ويذكر اصحابه وأبنائه بكل التعاليم التي تمجد الانسان ويدرك أن دمائه ستصوغ فجر البشرية التي ستطل تقاتل القهر والظلم والتسلط حتى الآن

الله الله يستشنها وهو يقول ( فلتذكروني ان رأيتم حاكميكم يكذبون ويقدرون ويفتكون والأقوياء ينافقون والقائمين على مصالحكم يهبون القوى فلا يراعون الضعيف ، فلتذكروني عند هذا كله ولتنهضوا باسم الحياء كي ترفعوا علم الحقيقة والعدالة ) ،

وفى عام ١٩٦٦ أصدر عبد الرحمن الشرقاوى أهم مسرحياته الشعرية أحكاما فى البناء الجمالى وأكثرها شجاعة فى نقد سلبيات النظام الناصرى ويكاد فيها الشرقاوى ولشدة وعيه أن يقرأ المستقبل ووقوع كارثة ١٩٦٧ هى مسرحية تستلهم تراث الفتيان والشطاد فى تراث الشعب المصرى العربي ، كانت من أصدق الكلمات التى قبلت لحكم الفرد والوصاية على الشعب هو الحصن والملاذ الأخير وقد سببت للشرقاوى زمات كادت تصل لمنعه من الكتابة ،

الجراكسة في القرن الخامس عشر ويتوالى على هذا المكان وخلال هذا الزمن الجراكسة في القرن الخامس عشر ويتوالى على هذا المكان وخلال هذا الزمن أحداثا تنمو نموا طبيعيا دراميا في عشرة مناظر تكون بنية المسرحية فالقاهرة قد اضطرب الأمر فيها ، انها تعانى التمزق وسطوة حكم الماليك والسلطان يعد البلاد لغزو جديد على السند ليغنى الخزانة مما يقى من الغزو رغم أن هناك خطر وقيد يطوق بيت المقدس وبلاد الشام كله ، غير أن تجار التوابيل في القاهرة قد أزعجهم سيطرة تجار البرتغال على فلفل السند فدفعوا السلطان الى الحرب ، ولقد أصدر السلطان الأمر أن يتقدم كل فتى من رجال الفتوة لينضم الى الجيش في فترة مداها من اليوم عشرون يوما والا السجن .

فهن هؤلاء الفتيان٠٠٠ ؟٠٠

5

ان زعيمهم مهران الحبسود يقدمهم لنا في هذه الكلمات العدية التي يدوب فيها الشعر مع الدراما قائلا:

« نحن شققنا فى صخور الجيل الصلد بيوتا وأقمنا فيه دولة تفرض العدل وتحلم بحياة فاضلة وهى تبنى بالموادات علاقات البشر وورثنا من تقاليد الصعاليك العظام وأخذنا من تعاليم الفتوة واتخذنا من على والحسين مثلين فى النضال الحر من أجل انتصار الحق والحكمة والعدل وتحقيق السلام ثم الاستشهاد من أجل الذى تؤمن به »

الشعب تقدمت مجموعة من الفتيان يقودن الفتى مهران عالسرحية هليئة بالشعب تقدمت مجموعة من الفتيان يقودن الفتى مهران عالسرحية هليئة بالرموز التي تقصد بروز المؤسسة العسكرية وسيطرتها في تحالف مع أجهزة الأمن والمصفين وأصحاب الفتاوى المنافقة كل ذلك تحيط بالسلطات ويعزله عن الشعب • وكان الشرقاوى كان يخاطب خلف قناع الفتى مهران (عبد الناصر) في قمة سطوته ، ويحذره من الكنة والمنافقين والذين يأكلون على كل الموائد •

#### ٤ ـ اسسلاميات الشرقساوى:

ان رؤية نقدية بصيرة لمنظومة اسلاميات عبد الرحمن الشرقاوى والتى توافر عليها في سنواته الأخيرة ، تؤكد سمات منهج علمي مادى جدل ـ في زواج مع نهج روائي واقعى يتقصى فيه أحداث ووقائع الدعوة الاسلامية في ظهورها وتطوراتها كثورة انسانية تدعو للحق والحرية والعدالة كها درسها في كتابه الفذ ( محمد رسول الحرية ) ثم أعقب ذلك ترجماته المبدعة لكل من أبي بكر الصديق ، وعمر بن الخطاب وعلى امام المتقين وعمر بن عبد العزيز وكتب أئمة الفقه التسعة ، وابن تيمية الفقيه المعذب وثورة الفكر الاسلامي ، وقراءات في الفكر الاسلامي .

﴿ ولا يمكن تحديد وتقييم اضافات الشرقاوى فى دراساته وسيره الاسلامية دون أن نرجع لجهود كل من طه حسين ، ومحمد حسين هيكل ، والعقاد فى انجازاتهم عن الاسسلاميات ، وأبرزها على هامش السسيرة والشيخان ومرآة الاسلام ، والوعد الحق وعلى وبنوه عند طه حسين ، وأبى بكر الصديق وفى منزل الوحى ، وحياة محمد لمحمد حسين هيكل ، والعبقريات للعقاد ،

★ فعند طه حسين ، كانت النزعة التاريخية الاجتماعية ، بجانب الصياغة الروائية تحكمان اسسلامياته ، وعند هيكل كان تأكيد وابراز واستخدام المناهج العقلانية والرد على خصوم الاسلام ، والتشريح العلمى بمفهوم التنوير في القرن الثامن عشر للدعوة الاسلامية وأعلامها ، وعند العقاد ، كانت النزعة الفردية المثالية ، ودراسة دور الهرد في التاريخ ومفهوم البطولة الانسسانية متأثرا في كل ذلك بالمفسكر الانجليزي (كاريسل) ،

مهر أما عند الشرقاوى ، فالرؤية المادية الجدلية للحدث التاريخى ودور الفرد فى التاريخ تقدمان فى صياغة روائية واقعية وملحمية تقدمان دعوة ومفهوم الاسلام كثورة انسانية شاملة مى خلاصة خبرات الانسان المطويلة ضد القهر والاعقل ، وهى دعوة تاريخية ومعاصرة للحق والحرية وتحرير الانسان والمدالة تصوغ مجزا حالما وبريثا للانسان على الأرض ، فلا معجزات ولا خرافات ولا تهويمات مثالية بل فكر وقانون واردة ونضال خلاق صلب لصالح البشرية كلل ،

﴿ والأهم من ذلك أن تعمق الشرقاوى في الأسسول التاريخية والحياتية للعالم وفكره ومعتقداته ودياناته وقت ظهور الدعوة الاسلامية تؤكد أن أن الاسلام كان صياغة وتكوين لكل المنجزات الفكرية والروحية التي قدمتها الحضارات القديمة المصرية والفارسية والهندية واليونائية

والرومانية ، وأنه كان واسع الأفق في هضم واستيعاب لكل الجوانب المضيئة والايجابية في هذه الحضارات ، ثم أضاف المها أنعادا ، خلاصتها معانقة الفكر مع العمل ، وعبادة الله واحترام انسانية الانسان ، السماء والارض ، القلم والسيف •

♦ ولعل في هذه النظرة الرحبة التي يقدمها الشرقاوي في اسلامياته ردا على ضيق الأفق والتعصب للتيارات الاسلامية الارهابية التي تطل برأسها على الانسان المصرى والعربى ، ومحاولة أن تعود بنا الى عصور الجهالة واللامعقول والتردى الفكرى والأخلاقي والتعصب والظلام والغساء .

به ونتوقف عند أبرز كتاباته الاسلامية المضيئة والمؤثرة أقصد كتابه القيم ( محمد رسول الحرية ) صدر عام ١٩٦٢ ١٠٠ ان عبد الرحمن الشرقاوى ينهج في سيرته الرصينة عن ( محمد الرسول ) نهجا روائيا شامخا مهيبا بمزج العيني بالمتخيل ، والحدث التاريخي المستقى من أمهات المراجع القديمة والحديثة مع الرمز وشساعرية التنساول وعمق التحلين العقلاني مع همس الوجدان ، الحالم ليقدم ( محمدا رسول الحرية ) كعلم ورمز شامخ للبطولة الانسانية الحالمة بالعدالة والتقدم والخلاص للانسان العادى المغمور ، والدفاع عن كرامته وانسانيته .

به انه يقدم ويبرز ظهور الاسلام ليس كدين سماوى فقط بل كثورة اجتماعية شاملة تجثث جذور التدنى والقهر والعبودية والاستغلال والفساد وتبعية قيم مجتمع التجار .

به فالشرقاوى يكشف عن ارهاصات مهدت لظهور الرسول ودعوته تبناها بعضا من أبناء ( مكة ) الذين تمردوا على أفانيم عبادة الأصنام وتمزق وفساد الحياة الاجتماعية ، وهم ( ورقة بن نوفل ) و ( عبد الله بن جحش ) و ( عثمان بن الصويرث ) و ( زيد بن عمور ) كلهم معن بالبحث عن الحقيقة وسط زحام الخديعة والأكاذيب .

4

وقد بكى ( محمد ) قتل هذا المبشر ( زيد بن عمرو ) فقد قابله واستمع له وخفق قلبه بما قال من كلمات وضاءة في هذه العتبة •

بالأحبار والكهان واستمع لهم واعتزل الأصنام وفكر فى خلق السموات بالأحبار والكهان واستمع لهم واعتزل الأصنام وفكر فى خلق السموات والأرض لذلك كان طبيعيا أن يمقت قيم ومثل مجتمع التجارة واضطهاد العبيد ولقد تقبل الرسالة فى رهبة غير أن الله كان قد أعده لها خير اعداد وزوده بروح من عنده .

اندلاع ثورة الدعوة وعنف مقاومة الجاهلية لها وصبر النبى وصلابته الدلاع ثورة الدعوة وعنف مقاومة الجاهلية لها وصبر النبى وصلابته وعبقريته ونمو أصحابه ومؤيديه ، وقرار هجرته الى المدينة المنورة وتمرد العبيد على السادة ثم غزوة مكة وقتاله بالسيف لنصرة دين الله وتأسيسه الاسلامية وتوحيده للقبائل العربية .

♦ والشرقاوى فى كل هذا يرفض الأكاذيب والهالات غير العقلية فى سيرة الرسول ويكشف الدوافع الخفية الاجتماعية والانسانية وجدل علاقات الملكية والاستغلال فى انبثاق الدعوة الاسلامية كثورة فى حاقات ثورات الانسان المضطهد ٠٠

# ه ـ عبد الرحمن الشرقاوى بين (عبد الناصر) و ( السادات ) :

هذا التحليل الاجمالي لابداع الشرقاوي الشعرى والروائي والمسرحي يعطينا اليقين أن الشرقاوي أكثر كتابنا اشتباكا مع صراع الحركة الوطنية الديمقراطية وتركيزا على قضايا النضال من أجل الحرية والتقدم والعدالة •

★ والواقع أن الشرقاوى كان من طليعة مناضلى الحركة الوطنية منذ أواخر الأربعينيات وكان من الطليعة الوفدية ثم اقترن من اليسار ونظم في مجموعة دار الأبحاث غير أنه ما أسرع ما ضلاق بمؤامرات المتنظيمات الماركسية ويبدو أنه كان له طبيعة الشلاعر والمبدع التي تصطدم مع برجماينة السياسي بجانب مدى الحرية التي تشكل نكوين الشاعر والفنان .٠٠٠ أنه نموذج دال معبر عن أزمات الكتاب والفنانين في صراعهم مع ضروريات الالتزام والانتماء وخبايا التنظيمات السرية

★ أيا كان الأمر فقد شارك في ذروة احتدام الحركة الوطنية في صعودها في اضطرابات ومظاهرات ١٩٤٦ بقيادة لجنة الطلبة والعمال ٠٠ واعتقل في سبجن مصر ، وسبجن الأجانب في هذه الفترة وكتب أشعارا مازالت مصادرة حتى الآن أبرزها (امسك زمرتك) و (من وراء الأسوار) و (نجوى) و (أشواق) عام ١٩٤٧ ٠

★ وقد مارس الكتابة في جريدة (الشعب) عام ١٩٤٥ ومعدله الطليعة الشهرية عام ١٩٤٦ وجريدة (الصرى) في أواخر الخمسينات حتى ٥٤ وشارك في تأسيس مجلة الغد سنة ١٩٥٦ مع زميل عمره وكفاحه الرسام حسن فؤاد الشرقاوى مهد بنضاله السياسي ودعى لكثير من الأحلام التي حققتها ثورة يوليو ١٩٥٢ ٠٠٠ ولقد عاملته الثورة بحذر وعاني من المآسى في بداية عهد عبد الناصر ١٠ الذي اصطدم باليسار وكانت قمة الصدام في أحداث مارس ١٩٥٤ حيث اختار الشرقاوى جبهة الدفاع عن

الديمقراطية ضحه الديكتاتورية التى انتصرت وتمكن عبد الناصر من السيطرة على اتجاه الثورة ٠٠ وقد طرد شقيقه د٠ عبد المنعم الشرقاوى من الجامعة في ١٩٥٤ مع ٤٠ من أساتذة الجامعة منهم لويس عوض وعبد العظيم انيس ومحمود أمين العالم وآخرين ٠٠ وفي صدام آخر اعتقل شقيقه الكبير د٠ عبد المنعم الشرقاوى وعذب في السبجن الحربي ، في السبحن الحربي ، في السبحنيات ٠

﴿ ورغم ذلك فقد رحب الشرقاوى بقيام ثورة ٥٢ رغم تحفظاته وحذره من قمعها لانجاحات اليسار والوفه وتعاونها في البداية مع الاخوان المسلمين ٠٠ ولقد ناضل الشرقاوي ضد الملكية فاسقطتها الثورة ، وكرس الداعه من أجل حقوق الفلاحين ضد قهر الاقطاع خاصة في دفاعه المجيد عنهم فني روايته ( الأرض ) فأصدرت الثورة قوانين الاصلاح الزراعي وضربت الاقطاع وبدأت عملية استئناف المقاومة ضد الاحتلال الانجليزي حتى حققت الجلاء ، وكل ذلك مطالب ناضل يساري يبدو أنه كان من الهمس الدائر في الدوائر السياسية العالمية أن الولايات المتحدة الأمريكية كانت لها دور في انتصار الانقلاب العسكري في يوليو ٥٢ ونجاحه والوقوف ضد تحرك القوات الانجليزية التي كانت تعسكر في القتال ، والواقع تاريخيا أن اتجاه الثورة في البداية والتي كان يسميها اللواء محدد نجيب الذي كان رمزا ظاهريا للثورة ( الحركة المباركة ) ويلخص أهدافها في ثلاثة أهداف الاتحاد والنظام والعمل بجانب الغاء دستور ٢٣ رغم ما أعلنته الثورة في البداية من شعارات أهمها نحن نحمى الدستور ، لقد لونت الثورة في بدايتها بلون الفاشية • وخاصة في صدامها من القوي المسارية والتقدمية والديمقراطية •

الثورة كما حدث مع لويس عوض ، صحيح أن ثمة عناصر يسادية كانت موجودة رغم قلتها في صفوف ضباط الثورة ولعل الشرقاوى كان على موجودة رغم قلتها في صفوف ضباط الثورة ولعل الشرقاوى كان على صلة بهم ٠٠ غير أن أكبر تساؤل حيرني حتى الآن هو علاقة الشرقاوى بالسادات ٠٠٠ يبدو أنه كان على معرفة به قبل الثورة فهو من المنوفية نفس المحافظة التي ينسب اليها الشرقاوى ٠

التحرير وهي مجلات أسستها الثورة وكان يرأس مجلة التحرير ثروت عكاشية •

ب غير أن الواحب يقتضى أن نقول أن ضيغط الصراع الطبقى ومخططات أمر بكا أوراثة الانجليز في منطقة الشرق الأوسط وأحلاف الدفاع المسترك وما قيل عن مشروع ايزنهاور ، بجانب استجابة وحس عبد الناصر

الثورى لمتطلبات النضال الوطنى سيطر على اتجاه الثورة نحو الصدام مع الولايات المتحدة الأمريكية ورفض عبد الناصر الانضمام لحلف بغداد وهاجم عميل الانجليز والأمريكان نورى السعيد وبدأ للتفكير في مشروع بناء السد العالى وأدرك الشرقاوى كل هذه التحولات فأسرع بكتابة مقال ٥٥٥١ لماذا لا نحاور الشرق ويبدو أن هذا المقال أزعج عبد الناصر فهو كان يستعبد للاتجاه نحو الشرق والكتلة الشرقية خاصة بعد الهجوم الاسرائيلي على الجيش المصرى في غزة ورفح ٠٠٠ وبدأ في سرية مشروعات صفقة الاسلحة مع تشيكوسلوفاكيا المهم اعتقل الشرقاوى على أثر كتابته لهذا المقال لمدة يوم في السجن الحربي وعاني ويلات الرعت من احتمال التعديب غير أن السادات تدخل وأفرج عنه ومان وقتها السادات رئيسا للمؤتمر الاسيادي

🖈 وبدأت تتصاعد نذر الصراع الوطنى والتى انتهت بتأميم قناة السويس والعدوان الثلاثي ٥٦ وانحياز عبد الناصر لحركة التحرر الوطني ٠٠ وألقى الشرقاوى بكل ثقله في المساركة بوعى دتابة سياسية وابداعية في أتون هذه المعركة وتحققت مقولته عن الاتجاه الى الشرق وبدأت علاقات مصر بالمعسكر الشيوعى والاعتراف بالصين الشبعبية وعقد مؤتمر باندونج وأعلنت حركة عدم الانحياز وأقطابها عبد الناصر وتيتو ونهرو وكتب الشرقاوى عدة مقالات في جريدة الجمهورية تؤكد أهمية هذا الطريق للتحرر صدرت في كتاب باندونج والسلام العالمي ١٩٥٥ ، ولكن جاء القرار غريب لا نعرف من المسئول عنه بطرد الشرقاوي وعدد من ألم الصحفيين من جريدة الجمهورية ونقلهم الى مؤسسات القطاع العام ومنهم أحمد عباس صالح والخميس وسعد الدين وهبه وسعد مكاوى ولا نعرف مل المستول عبد الحكيم عامر أم عبد الناصر الموضوع غامض حتى الأن عبر انه له علاقة بضرب اليسار وأبعد الشرقاوى وركن في مؤسسة السينما بلا عمل ٠٠ فاعتكف على الابداع الأدبى والدراسات الاسلامية فأصدر عام ١٩٦٢ كتابه الفذ ( محمد رسول الحرية ) وقد اعترض عليه الأزهر وطلب مصادرته ، غير أن عبد الناصر تدخل وأصدر الكتاب بعد أن أرسل الشرقاوى اليه تلغراف .

وقد كان الشرقاوى على صداقة مع رجل النظام فى النشساط الأدبى اقصد يوسف السباعى وهذا أمر يدعو للتساؤل ، كم أن الشرقاوى لم يعتقل فى حركة الاعتقالات الشهيرة التى ضمت كل أجنحة اليسسار الماركسى عام ١٩٥٩ وهذا أيضا يدعو للتساؤل ٠٠ غير أن من الأنصاف أن نقول أن الرجل توقف عن الكتابة فى الصحافة طوال فترة اعتقال اليسار ومن الإنصاف أن نسجل شجاعة الشرقاوى فى نقد النظام الناصرى فى مسرحيته ( الفتى مهران ) والتى صدرت عام ١٩٦٦ فقد هاجم الكتبة

وأجهزة الأمن ومفتى التيرير والمنافقين الذين عزلوا السلطان عن الشعب ويوجد بالمسرحية منولوجات طويلة موجهة لعبد الناصر تحتج على حرب اليمن وتوجد رمزيات عن أدانة اليسار لحل تنظيماته والذوبان في الاتحاد الاشتراكي ٠٠ غير أن الأمانة تقتضى أن نذكر أن المسرحية نشرت مسلسلة في مجلة الكاتب التي كان يصدرها جناح يسارى قومي بزعامة كمال رفعت أحد المقربين من عبد الناصر في نظامه وصدرت في كتاب وعرضت على المسرح كل ذلك في عهد عبد الناصر والمحصلة أن وضع الشرقاوى في ظن نظام عبد الناصر كان وضعا لا يستحقه كاتب شريف ديمقراطي ويسارى م وهذا ربما سيدفعه بالترحيب بعهد السادات غير أن امرجل لم يهاجم في حياته عبد الناصر ولم ينضم لفريق الكتبة الذين نهشوا عبد الناصر وايجابياته بعد انقلاب ١٥ مايو ٧١ وبداية الثورة المضادة والتراجع عن كل ما حققه عبدالناصر من مكاسب وسياسات خارجية تحريرية وسياسات داخلية اشتراكية ٠

به وقد التقيت بالشرقاوى عقب صدور مسرجية الفتى مهران بمجلة الكاتب وغضبت من مقالة محمود أمين العالم التى كانت عبارة عن تقرير مباحثى ضد الشرقاوى وكتبت دراسة طويلة اتصفت المسرحية فنشرت بمجلة العلوم البيروتية واتصلت بالشرقاوى وقابلته وعندما قرأها رحب بى ولاحظت مدى المرارة التى كانت يحسها تجاه مقالة العالم زميله فى الاتجاه وتمت المقابلة بحضور الروائى الفنان سعد مكاوى الذى كان مركونا هو الآخر بمؤسسة السينما ويعانى من الاحباط والانكسار •

به وتوطدت علاقتى بالشرقاوى واهدانى كتبه وتابع كتاباتى وكان حريصا حذرا من الاعتراف بمدى الاجحاف الذى كان يعانيه غير أنه كان صلبا وواصل الحفاظ على رأيه وكرامته واقصرف للعمل والابداع فى صمت "

وعقب سيطرة السادات على الحكم وفي بداياتة كتب الشرقاوى مقالات يؤيد فيها السادات ويدعو للديهقراطية ٥٠ وعين عضوا بمجلس ادارة أخبار اليوم التي كان يرأسها احسان عبد القدوس آنذاك ويبدو أن احسان استاء من فرض الشرقاوى عليه فعامله معاملة غير جدبرة بقيمته فام يكن للشرقاوى مكتب أو عمل بل عندما أبدى رغبته في رئاسة مجلة آخر ساعة رفض احسان ٥٠ وزرته ذات يوم في أخبار اليوم فوجدته محردا يجلس في مكتب فيليب جلاب على كرسى بجانب مكتبه ولقد أسرع السادات بتعيينه عام ١٩٧١ رئيسا لمؤسسة روز اليوسف ٠

الله ورغم موقف احسان من الشرقاوى فقد كان الشرقاوى نبيلا وكريما من احسان ففي عام ١٩٧٦ كانت روز اليوسف تستعه الاصلمار

عدد ممتاز عن مرور خمسين عاما على تأسيسها وقد عرضت على صلاح حافظ نائب رئيس التحرير عمل حواد مع احسان عبد القدوس وكان احسان في أزمة مع السادات عقب اقالته من أخبار اليوم وتسليمها لمصطفى أمين وعلى أمين بعد الافراج عن مصطفى أمين وكان احسان مركونا بالاهرام يماني مرارة وقد كنت قريبا منه في هذه الفترة وأعرف كل ما يعانيه من مرارة من السادات الذي كثيرا ما ساعده أثناء طرده من الجيش قبل الثورة وقد رحب احسان بالحواد خاصة عندما أقنعته بأن الحوار سينشر في نفس صفحات الباب الذي تعود احسان أن يكتب فيه في دوز اليوسف عنون أمس واليوم وغدا ٠٠ واعترف أن الشرقاوي احتفل بالحوار وعندما نشر تم الصلح بين احسان والشرقاوي في بيت حسن فؤاد وأعلن أن الشرقاوي سيكتب سيناريو فيلم عن قصة يكتبها احسان عن حياة ونضال أمه السيدة فاطحة اليوسف ولم يتحقق هذا الحلم ٠٠

★ وقد شهدت آخر لقاء مؤثر بين احسان والشرقاوى قبل رحيل الشرقاوى بشهور اذ أنى كنت فى زيارة احسان بالأهرام فطلب منى أن أصحبه الى مكتب الشرقاوى الذى كان كاتبا متفرغا بالأهرام معمد أنى لاحظت أن الشرقاوى الشغل عن احسان بالرد على التليفونات ومقابلة الصحفيين الصغار فاستاء احسان وغادر مكتبه معى ، غير أن الشرفاوى صحبنا حتى باب اوصعه وقال لاحسان وهو يضحك معمد تصور عبه الرحمن يلومنى على أن منعزل عن الكتاب الشبان بخلاف نجيب معفوظ ثم قبل احسان بمودة وقبلنى وكأنه كان يودع احسان معده لحظة لن أنساها الحسان بمودة وقبلنى وكأنه كان يودع احسان معده لحظة لن أنساها لكاتبين كبيرين حاولا أن يحافظا على استقلالهما رغم قربهما من السلطة ،

وقساف وهي مرحلة صعبة ومحرجة يجب أن تقيم بموضوعية وصراحة وبلا عواطف لأنها تطرح تساؤلا عن مدى صدق الشرقاوى مع قيمه ومع كتاباته الوطنية وابداعاته المناضلة التي عرفتها منذ أن قرأت الأرض وهي تنشر في جريدة المصرى أعوام ٥٠/٥٢ فقد أتاح لى الشرقاوى الكتابة بانتظام في روز اليوسف وكنت كأني محررا منتظما بها وهي مرحلة هامة من حياتي مارست فيها العمل الصحفي وعرفت خباراه وطقوسه وأسراره رغم أنني كنت منتديا من مؤسسة الأدوية الى جهاز الثقافة الجماهيرية حيث ساعدني سعد الدين وهبه رئيس جهاز الثقافة الجماهيرية آنذاك على البعد عن الوظيفة المجهدة كمحاسب وأتاح لى نوع من التفرغ ساعدني على الانتظام في الكتابة بروز اليوسف، ويجب أن أذكر مساعدة صحفي وطني هو يوسف صبرى الذي كان نائب رئيس التحرير وصحفي فنان وقصاص مخضرم هو فهمي حسين الذي كان مديرا للتحرير لقد شجعني وأبرز كتاباتي في هذه الفترة وأنا أدين لهم بالجميل مع التحفظ ، على

**.** 

مدى انغماسهما فى محاولة التوفيق بين مواقعهما وبين التحولات التى كان يقوم بها السادات ضد المشروع الناصرى ، والارتماء فى أحضان أمريكا .

والواقع أن الشرقاوى واجه موقفا صعبا في روز اليوسف خاصة في الطروف السياسية التي كانت تمر بها مصر بعد هيمنة السادات على الحكم فتركيبة روز اليوسف معقدة بين اليسارين والناصريين والسادنيين وكتاب كل العهود وأصدقاء أجهزة الأمن وقد حاول السادات أن يوفق بين هذه الألوان غير أنه أراد في البداية أن يعتمه على نوعية من الصحفيين الوطنيين الشرفاء أصحاب الميول التقدمية المستقلة ، وقد واجه في البداية الصراع مع أحد رجال عبد القادر حاتم وهو محاسب واصل كان عضوا المتدبا يهيمن على الشئون الادارية والمالية وقد استطاع الشرقاوى أن ينتصر في معركته وتخلص منه ويبدو أن السادات سانده في هذا الوضع ينتصر في معركته وتخلص منه ويبدو أن السادات سانده في هذا الوضع وعين لويس جريس عضوا منتدبا فصال وجال وساند وعين ورغم رجاليته ومحاسبيه •

مع غير أن الجدير بالتسجيل هو صعوبة الخط السياسى الذى ماول الشرقاوى أن ينهجه فى تحرير واتجاه روز اليوسف وهذا أمر غامض وهلى بالتساؤلات ٠٠ كان السادات يجتاز صراع صعب المرقف على الجبهة هل نجارب أم نظل ننتظر الحل السلمى ٠٠ واندلعت مظاهرات الطلبة والعمال تطالب بالحرب والتحرير ٠٠ وكان الشرقاوى يسلك سبيا عقلانى فى هذه المرحلة فهو حريص على الدعوة للتحرير وكشف الصسهيونية وحليفتها الولايات المتحدة ولم يشسارك فى الحملة على عبد الناصر ٠٠ غير أنه كان يبرر مواقف السادات لحد ما ٠٠ ولم يوقع على عريضة الكتاب التى تضامنت مع الحركات الطلابية وأذكر أنى أجريت على من جانبى المخاص حوارا هاما مع توفيق الحكيم وكان مغضوبا عليه من السنادات لأنه كان أول الموقعين على هذه العريضة وأجريت الحوار فى السكندرية فلامنى الشرقاوى ومنع نشر الحوار كذلك يحسب على الشرقاوى موقفه من نقل الصحفيين اليساريين والناصريين الى الاستعلامات عام ١٩٧٢ فقلد اتخذ موقفا ضعيفا ٠٠

به وعندما قامت حرب ٦ أكتوبر نشر الشرقاوى حوارى مع توفيق الحكيم يوم ٩ أكتوبر وكان توفيق الحكيم قد قرأ فى هذا الحوار يقظة روح مصر وعودة الروح والبعث لها ، وكان هذا موقفا انتهازيا ٠

م غير أن المشكلة الصعبة هو أن خط الشرقاوى الوطنى التقدمي الحد ما اصطدم مع ارتماء السادات في حضن أمريكا وتأييده لمخطط كيسنجر والتلويح بالصلح مع اسرائيل ٠٠ أين كان الشرقاوى كرجل يدير مؤسسة

صحفیة كبیرة لقد أراد أن یمسك العصی من الوسط ولكنه فشل ، ثم أنه لم یكن موضوعی فی تثبیت ویقین الكتاب الجدد خاصة بالنسبة لی فرغم أنی كنت أبرز المحررین فی الأدب الذی قدم أعمالا لها ثقلها خاصة سلسلة الحوارات مع أعلام الفكر والأدب والفن والنقد والفلسفة ، مع توفیق الحكیم لنجیب محفوظ لشكری عیاد ، لحامد سعید ، لعثمان أمین ، لشادی عبد السسلام لسهیر القلماوی ۰۰ الخ ، وقد نشرت فی كتاب (حوار مع هؤلاء) الصادر من الثقافة الجماهیریة عام ۱۹۸۷ بجانب كتاباتی النقدیة الجسدیدة ، فلم یرحب بنقلی من عمل كمحاسب من كتاباتی الذویة الی روز الیوسف و كان یحدد لی مكافأة لا تزید عن مؤسسة الأدویة الی روز الیوسف و كان یحدد لی مكافأة لا تزید عن مغیمات و كان یعتبرنی هو ویوسف صبری وفهدی حسین من الیسسار الجدید و یحذرون منی .

★ فى حين عين عادل حمود الذى كانت تحيطه الشبهات والذى الحقه صلاح حافظ بالتدريب فى روز اليوسف بعد فضيحة فى جريدة الشباب التى تصدر عن منظمة الشباب بالاتحاد الاشتراكى ثم نقل ولائه ليوسف صبرى وشهد ضد الصحفى اليسارى مصطفى الحسينى لهجومه على الشرقاوى ، كذلك عين زينب منتصر رغم عدم خبرتها لأنها شقيقة سهير المرشدى زوجة مخرجه المفضل كرم مطاوع وهذا يثبت عدم موضوعية الشرقاوى فى ادارة روز اليوسف وتعود الى مسلكه الشرقاوى لقد ظل حائرا فى الخطوات التدميرية التى يقوم بها السادات من تقوية الجماعات الاسلامية وتسليحها ضد اليساريين والناصريين فى الجامعة ٠٠ ثم الصلح مع اسرائيل وزيارة القدس المسئومة واعلان دولة العلم والإيمان واعتبار كل مفكر يسارى أو علمانى ملحد وأخلاق القرية الى آخر هذه السخافات كل مفكر يسارى أو علمانى ملحد وأخلاق القرية الى آخر هذه السخافات التى بععل الاقتصاد المصرى سداح فى مداح ١٠٠ الخ ٠

→ كل هذا يدين الشرقاوى ولقد شعرت فى عام ١٩٧٤ تتناقض موقفى السياسى والفكرى مع حظ روز اليوسف بجانب أنه رفض مشر حوارى مع فؤاد ذكريا لانه هاجم مشايخ الأزهر والدعاة الذين قالوا أن الملائكة حاربت مع جنود العبور كذلك رفض نشر حوارى مع لويس عوض واتهمنى أنى أهرامى وينسى أن لويس عوض أبر ناقد دافع عن أعماله وفدمه فى الحياة الأدبية فى بدايته كشساعر ٠٠ وقد نشرت الحوارين بمجلة الطليعة اليسارية التى كان يرأسها لطفى الخولى فغضب وبدأت أعانى من انتهازية كثير من محررى روز ايوسف الذين يكتبون القصة وعلى رأسهم فهمى سبين مدير التحرير الذى استكتب عز ادين اسماعيل ، وآخرين مثل عباس خضر عا مجموعته حكايات بسيطة ٠٠ وكان صلاح حافظ وفتحى خليل وفتحى غانم يتأمرون على العودة الى الهيمنة على روز اليوسف وخلع

يوسف صبرى وفهمى حسين وأعطاهم الشرقاوى الضوء الأخضر واستقل أحد صبيانهم عبد الفتاح رزق الظروف لأنى لم أكتب عنه وافتعل صدام معى كاد يصل للتشابك بالأيدى لأنى هاجمت كتابات أدوار الخراط المعادية للواقعية • ويومها وقف يوسف صبرى موقف حقير حيث شهد ضدى أمام الشرقاوى وعاتبنى الشرقاوى ، وطلب منى الانتظار فترة حتى ينشر مقالى الذى يرد على دعاوى أدوارد الخراط وكان موقفه سلبيا وكنت أشعر برويتى وخبرتى السياسية أن الشرقاوى لا يستمر فى روز اليوسف وأنه انتهى دوره بالنسبة للسادات وصممت على موقفى وتركت العمل فى روز اليوسف ويركت العمل فى روز اليوسف ويركت العمل فى الكتابة رغم مؤامرات الناقد دور لطفى الخولى فى اتاحة الفرصة لى فى الكتابة رغم مؤامرات الناقد فاروق عبد القادر الذى كان يشرف على الملحق الأدبى بمجلة الطليعة وفاروق عبد القادر الذى كان يشرف على الملحق الأدبى بمجلة الطليعة وأسجل هنا

به وقد صدقت توقعاتى فقد جاء السبب الظاهرى للتخلص من الشرقاوى كرئيس لمؤسسة روز اليوسف حين هاجم شيخ الازهر على أثر حديث أجرى معه فى احدى المجلات المصورة ظهر فيه الشيخ كنجم سينمائى ٠٠ والشرقاوى لا ينسى أن الأزهر اعترض على تمثيل مسرحية ثار الله على المسرح فقدم استقالته فى ١٩٧٧ بعد أن أدرك أن السادات لم يعد يرغب فى بقائه غير أنه عين على الفور سكرتيرا عاما (للمجلس الأعلى للفنون والأدب) ونحن نتساءل عن مواقفه من المهادنة مع اسرائيل والتبعية للغرب وأمريكا وموقفه من المتفاضة الشعب المصرى عام ١٩٧٨ واعتقالات ١٩٨١ ١٠ أيل كان الشرقاوى لقد كان مقربا من السادات وهذا واعتقالات أمام التاريخ ويتناقض مع معتقداته ومبادئه التقدمية والوطنية التي الستهل بها نضاله وكتاباته ٠٠ وقد فقد مصداقيته أمام القراء وأمام اليسساد ٠٠

ب ثم أن الشرقاوى شعر بنهاية حياته وزهد فى المناصب الرسمية فتفرغ للكتابة بمؤسسة الأهرام التي أعرف جيدا كم كان يحفد عليها وعلى مؤسسها هيكل •

ولقد ركز الشرقاوى فى سنواته الأخيرة على الدراسات والسير الاسلامية ويثار تساوًل هل كان اتجاه الشرقاوى للاسلاميات طبيعيا وله جذور فى بداياته الأدبية ٠٠٠ الغريب أن كل أعمال الشرقاوى تظهر فيها شخصية رجل دين منافق يبرر للسلطانى كل مطالبه ٠٠٠ فهل كان الشرقاوى يبحث فى التراث الاسلامى عن القيم والمثل التى أمن بها فر، صباه وشبابه عن الحرية والعدالة والصدق ، أم أن الشرقاوى كان يغازل مد التيار الأصولى الاسلامى الذى بدأ يؤكد نفسه ؟ ٠ أم كان يحاول أن يواجه الفكر الاسلامى الارهابى المتعصبة بفكر اسلامى مستنير ؟ ٠ كل هذه التساؤلات تبحث عن اجابة ٠

التأكيد على قيم السنوات الأخيرة مقالات تتسم بالاعتدال مع محافظة على التأكيد على قيم الحوار والتعددية ٠٠ غير أن مواقفه المرتبطة بسياسات السادات أفقدته مصداقيته عند كثير من القراء خاصة عندما دعى الى جبهة شعبية مع الحزب الوطنى وقدم شخصيات يسارية باحتة مثل الشاعر محمود توفيق كبديل للشيوعيين وحزب التجمع ٠٠ ولقد هوجم من اليسار واليمين وأذكر أن أحمد بهاء الدين نصحنى أن أبتعد عن هذه المعركة ولم يكن مقتنع بدعوى الشرقاوى ٠٠

لله لقد كتبت عدة مقالات في جريدة الجمهورية عن أعمال الشرقادي ككل وكان يهتم بها وازدادت صداقتي به وكشف لي عن جانب انساني ورجولي من شخصيته وقال لي أنه يكتب الآن رواية جديدة وفعلا نشر منها فصول ولكنها لم تتم ولعل ورثته يفيدونا عن وضعها •

♦ وأخيرا لقد كان عبد الرحمن الشرقاوى كاتبا متعدد المواهب ورائدا ومناضلا من أبناء الشعب المصرى احتضن قضايا الفلاحين والفقراء غير أنه تورط في علاقته بالسادات وسياساته التي تمردت وتراجعت عن المشروع الناصرى الذي كان الشرقاوى أقرب اليه بعكم تاريخه •

♦ ولعل في هذا درس لجيلنا وهو ضرورة أن يحافظ على استقلاليته أمام السلطة فلن يبقى الا الابداع والفكر أما السلطة فهى زائلة وعيثية .

## القعسل الرابع

# في صحبة يوسف ادريس حلم التمرد والنبوءة

بلا أحاول هنا ٠٠ أن أتوجه مع الورق والصمت والأسى والشعور باليتم ٠٠٠ أن أستعيه واشيه لحظات مضت وضاعت فى ذاكرة الزمن ٠٠ فرحة وتعسة عشتها بحميمية دافئة ومتوترة مع موهبة شعبنا فنان القصة القصيرة وسيدها والكاتب الحيور يوسف ادريس والذى رحل عنا مناذ عامين فأخلف فى القلب والعقل والوجادان لوعة وجرح لن ينادمل ٠٠٠

الطموحات الذي سعى من أجلها جيله وجيلنا ٠٠ غير ان عزائي أن يوسف الطموحات الذي سعى من أجلها جيله وجيلنا ٠٠ غير ان عزائي أن يوسف ادريس كمواطن وفنان وانجاز أدبي وفني وفكرى شامخ أصبح جزء مضيء وحي ومستمر من وجدان وضمير وشخصية شعبنا في تصديه لكل ما يعرقل طموحاته المسروعة في العدل والحرية والتقدم والنهضسة من معوقات داخلية وخارجية ٠

به برغم انى قمت بوضع كتاب شامل حاولت فيه دراسة وتحليل عالمه القصصى والروائى ، وملحمة وخصوصية ابداعه السلمق الفائق الحيوية المتفرد فى سياق جدل أزمانه وانجازاته الابداعية والتى أسست شكل ومعنى خاص للقصة القصيرة وأصبحت وباعتراف النقد العالمي سيارا أصيلا فى مدارس القصة القصيرة العالمية والانسانية .

المسرح والمقال برغم ذلك فرحابة وعمق وتعدد انجازاته فى المسرح والمقال والملتهب الذى يناقش بجرأة ونفاذ بصيرة أعمق وأعقد مشكلاتنا السياسية والاجتماعية والأخلاقية والحياتية ٠٠ كل ذلك يحتاج دراسات موسعة أخرى فيوسف ادريس يعرف كيف يبدأ ولكنه لا ينتهى ٠٠٠ فرحلة ابداعه نؤكد ان ثمة وشائج صلة قريبة بين انسيابه وتدققه ، وبين نيلنا الزاخر تدققه غير المتقطع ، لا يتغنى الحوادث مجزأة ولا يرغب فى النبد منفصلة بل يعنيه التكامل فى كل شىء ، وفى سبيل الكمال يستغرق منفصلة بل يعنيه التكامل فى كل شىء ، وفى سبيل الكمال يستغرق

فينسى نفسه كما لو كان أمره يتوقف على اكتمال الجزء والكل منها ٠٠ هو لب الصبر ، وتفجر الموهبة والصدق والجلد وخلاصتها ٠٠٠ انه مزيج من الشجاعة والحذر والمحاذقة والقاعدة ٠٠ انه ببساطة شهوانية حادة تريد ان تكون بريئة ومن هذه الجرأة الحذرة تتبع نقلياته الدائمة وتأرجحاته بين قطب وآخر ٠

♦ وقد قرأت يوسف ادريس مبكرا في مرحلة الثانوي ٠٠٠ كان أبى وفديا يقرأ جرنال المصرى ٠٠٠ وبتأثير من أخى السكبير العسالم د٠ عبد الملك أبو عوف وكان سياسيا ومثقفا من جيل الأربعينيات جيل لجنة الطلبة والعمال واضراباتها ضد صدقى في ٤٦ فكان يحضر مجلات الميدان والكاتب اليسارية بجانب كتب للجميع ومجلة القصة لابراهيم ناجى وعلى صفحاتها تابعت بدايات يوسف ادريس ولقد ادهشستنى وصدمتنى قصصه الباهرة وتميزه عن الأسماء التي كانت تنشر معه يوسف جوهر ، شكرى عياد ، وحلمى مراد ، والخميس ، وسعد مكاوى والبدوى • الخ وفتحت لى قصصه عوالم رحبة من الرجولة والبسسالة والفتنة والتمرد ، وعوالم الانسان المغمور المطحون ، وقد التهمت مجموعتى أرخص ليالى وجمهورية فرحات التي أرشدنى اليها أخى الكبير •

★ ولقد ادركت وبتلقائية قدرته على تحقيق مصرية القصة القصيرة ليس فى الموضوع بل فى البناء والشكل الجمالى ، لقد استلهم من فنون الشعب المصرى فى الحكى والسرد والتشخيص والوصف والتعليق على الحدث مفردات جمالية ، حيث يدمج السرد مع الوصف والحوار فى نسق بنائى جمالى له عنوبته وبلغة عامية مندفعة ومتوهجة وينفذ الى قاع نفوس أبطاله ويتقصى دوافعهم وغرائزهم وينسج بعبقرية ملامح وسمات شخصياته فى قاع الريف والمدينة ٠

لل وعندما أتأمل الدوافع التي أسهمت في اكتشاف طريقي لممارسة النقد الأدبى الآن وأغور في أغوارها السحيقة ٠٠ أجد أن روايات نجيب محفوظ وقصص يوسف ادريس بجانب الأدب العالمي هي التي شكلت طريقي ومنهجي في النقد ، بجانب رعايتهما وتشبجيعهما لي عندما بدأت أنشر كتاباتي النقدية الأولى ٠٠٠ فأنا مدين لهما حتى نهاية العمر ٠

الكاتب المناصل ، وان الكتابة موقف ، ولقد جاء يوسف ادريس ٠٠ هو وحدة الكاتب والمناصل ، وان الكتابة موقف ، ولقد جاء يوسف ادريس للكتابة من لهيب معارك النضال الوطنى ضد القصر وحكومات الأقلية والانجليز وكان من زعماء طلبة كلية الطب فى خضه اضرابات أعوام ٤٦ ، ٤٨ وتوجهاته يسارية ورغم عدم التحقق من تنظيمه فى الحركة الماركسية الا ان نضاك

كان في اطار هذه الحركة لذلك انزعجت لاعتقاله عقب أزمة مارس ٤٥ ورسمت في ذهني له صورة الفنان المقاتل الحيور ·

★ والغريب انى وعند التقيت به وكنت قد كتبت عنه عدة حراسات نقدية فى مجلة العلوم البيروئية فى منتصف الستينات وكانت حراسات متواضعة وأذكر أن هذا اللقاء تم فى مسرح الازبكية أثناء بروغات مسرحية (المهزلة الأرضية) وكان يوسف ادريس فى قمة ابداعه والغريب انه احتفل بى وبالمقالات ٠٠٠ وحقق فى علاقته بى تكامل الصورة التى حسمتها له قبل أن أتعرف اليه ٠٠٠ ويومها عرفت ان توهج وحدة نظرة مينيه تبرز شخصيته ٠

الصداقة المتوترة والغامضة والمثيرة للفكر ، والعقل استمرت حتى رحيله الفاجىء الفاجع ، وبرغم بعض الأزمات التى حدثت بيننا خاصة عندما دافعت عن قصة كتاب الستينات فى كتاب البحث عن طريق جديد للقصة المصرية عام ٧١ ، فلقد كان موقف يوسف ادريس متناقض منهم يتجاذب من التعالى واللامبالاة وبين التحين غير أنه يختلف عن موقف الروائى نجيب محفوظ الذى استوعب الظاهرة وتعلم من ابداعهم الجديد الذى شكل ثورة فى الرؤية والبناء القصصى ، واهتم دائما بالحوار واللقاء معهم فى ندوته بريش ،

الحج غير اني اقتربت أكثر من غموض وسمحر وتعقد شخصيته عقب أن نشرت دراسة طويلة عن ( دلالة الرؤية في عالمه القصصي ) بمجلة المجلة عام ٧١ ٠٠٠ قلم عاني الى منزله وتعرفت على زوجته الفاضلة التي تأكدت كم هي هامة وضرورية في ادخال الهدوء والسلام على شخصية قلقة وعاصفة ومملوءة بالحياة والشهوة والتمرد كيوسف الريس وعقب الغذاء دعاني يوسف ادريس لسهر معه ٠٠ وعندما أوغل الليل وتنوعت المناقشات ركان قد أفرط في الشراب ٠٠ شمرت بخوف ورعب من كل ما قاله عن الحياة السياسية ، والتورة ، وعبد الناصر وتوفيق الحكيم ، ونجيب محفوظ ، وكتاب السنتينات ، والشيوعيين ، والنقاد ، وفي دوامة اعترافاته القاسية وحديثه الشبيطاني ، أحسست انني أمام خيال متأله يغامر باحتواء كل ما ليس تحت سيطرته من واقع غبر محدد ومن زمن لا ينتهي ، ولقد ادركت فى هذا اللقاء الذي لم أعرف كيف انتهى كم يتعذب يوسف ادريس من تناقضات وتنافر في مواقفه من السلطة والثورة ٠٠ فسرت لي كثيرا من مواقفه السياسية والفكرية التي ازعجت الآخرين ٠٠٠ كذلك فسرت لي الثنائية وجدلية عالمه القصصي والدرامي ٠٠٠ وبحثه الدائم عن رؤية جديدة شاملة تجعل من الظواهر المتفرقة ظاهرة واحدة مترابطة ذات قانون ،

وربما جعل من الظاهرة التي كان يراها محدودة ظاهرة أشمل وأعم ، حتى لتأخذ شكل القانون العام ٠٠٠ انه يقدم الواقع والوجود الانساني كي يحسه بالفلسفة الداخلية كما تبلورت من خلال تجاربه ، بالرغبة في الخروج للناس بحلول جديدة لمشاكل قديمة ، تمتزج هذه العناصر الثلاثة لتكون ما يسميه بالعالم الفنى الموازى للعالم الموضوعي ولكنه لا يخضم لقوانين لانه يملك قوانيه الخاصة وقيمه الخاصة ٠

🛧 وفي شناء ١٩٧٢ حين كانت مصر تعانى من ظروف الهزيمــة واندلعت اضرابات الطلبة ٠٠ كان يوسف ادريس يمر بمرحلة قلق أدت الى مرضيه واكتئابه وتوقفه عن الكتابة ٠٠٠ وكنت أعمل في مجاة روز اليوسف ودعاني يوسف ادريس بعد ان كتبت عنه مقال عن مجموعته ( بیت من لحم ) عام ۷۱ دعانی لکی یملی علی حدیث من القلب ۰۰۰ ولقد صودر هذا الحديث ومنع الرقيب بنشره ٠٠ وأذكر كيف بكي يوسف ادريس وهو يملى على كلماته الأخيرة في صوت متهدج ( لابد من الصحوة ، والارتداء للحياة ، واعادة حمل المستولية ، حتى يأوى الانسان الى فراشه قادما على ما ارتكب في يومه من تنازلات ، أن الحديث عن الثقافة والفن وأشكالهما في غياب الضمير العام والخاص ، ونفافل الضميرين معا ، يوجب على هذه الكتيبة أن تلفظ الآن الترف الذي لا أملكه الآن للأسف ، ففي غيبة الرجولة في الرجال في حضور ذلك الجمهور الواسع من العبيد، وفلسفة العبيد فان الثقافة كالشرف ، يصبح الحديث عنها سنخافة اذ قبل . أن نتحدث عن الثقافة دعونا أولا نتحدث عن الرجل الذي ينتج هذه الثفافة والرجل الذي يستهلكها ، فاذا لم نجد الا اشباحا والا كائنات كانت دجالا فليكن عملنا الأول اذن ٠٠ أن نبدأ من البداية ، وأن نساعد الناس أولا على الوقوف ، المشروار طال ، هذا صحيح والتعب حل ، والرحلة كانت قاسية ، والسيقان تخازلت والارادات انفرطت ، ولكن يا اخواني اذا الراحة طالت تحولت الى موت ، فالرحلة لم تنته ، ولابد من مواصلة السير ، أعلم أن الخسائر فادحة ، وأن الجراح كبيرة وعميقة ، فلنقطع الملايين ، ولنضمد الجراح ، صبرا على الألم ولنمضى فنحن على موعد مع القدر ٠٠ أم هل سيتم موعدنا مع القدر ) ٠

♦ وقبل موته بسنوات سافر الى السعودية وأدى العمرة ٠٠٠ وعقب وصوله نشرت له صفحة أخبار الأدب بالأخبار صورة وهو بملابس الاحرام ١٠٠ يامها كنت به في يوم الأحد من كل أسبوع بفندق «كوزمويلتان» حيث يكون قد انتهى من كتابة مقاله الاسبوعي الملتهب الذي فجر قضايا حاسمة وهز الركود السياسي بالكره في بلادنا ، ويأتي لييريح أعصابه في التحدث مع مجموعة قريبة من أصدقائه ٠٠ منهم سليمان فياض ، ومحمد حمام ، والمرحوم عبد الله الزغبي المحامي وراهنت بيني وبين نفسي أن

يوسف ادريسى ورغم العمرة سوف يذهب الى بار الكوز ميلنان كعادته ٠٠ وفعلا وجدته هناك يشرب ويضحك ضحكته الهادرة ٠٠ ويقول لى لقد كتب مقاله بعنوان أرجو أن تقول لى رأيك فيه ٠٠٠ (عمره كاتب يسارى) الا أن رئيس التحرير غير العنوان ٠

ولقد أتيح لى خلال عدة حوارات معه ومناقشات مكثفة حدل ابداعه ومفهومه للقصة ورؤيته لها واكتشافاته الخلاقة في مناهاتها حيث أنه كان يؤمن أن لكل كاتب موهوب ومؤثر قصته الخاصة به وأسلوبيته التعميرية ومفهومه للعالم وطريقنه في الحكي ومفهومه لملهاة ومآساة الانسان وغموض الحياة ٠٠ اتيح لى أن أتعمق في المنطقة الحساسة المعقدة لعملية الخلق عندم

فوجدتها تقوم على نوع من المزاجية والتلقائية والعفوية والتوقد . وتضرب بعيدا في عالم الحلم والتخيل والتنبؤ ٠٠ وقراره البعيد في نفس الانسان وواقعه ، فهو على عكس نجيب محفوظ المهندس والبناء العظيم الذي ، يعتمد في آليات الكتابة والابداع على الارادة والنظام والعقل . الواعى ٠٠ أما يوسف ادريس فهو يقدس اللحظة الآنية المتفجرة ويستوحى منها كل عالمه وتصوراته ومفهوماته ٠٠ وكثيرا من قصصه كتبت في لحطة واحدة ممتلئة فهو لا يطيق الكتابة اليومية لذلك فهو ليس مستعدا للخوض في كتابة عمل بانورامي طويل ملحمي ولذلك فهو عندما كتب رواية أثز واختار شكل النوفلا أو الرواية القصيرة ٠٠٠ ولقد تمكن يوسف ادريس بهذه القدرات الابداعية أن يضيف لفن الرواية القصيرة أو القصة القصيرة الطويلة مجموعة أعمال متقنة البناء والأحكام الجمالي يعتمد أسلوب مركن رصورة فنية غاية في العمق والنضارة تقدم موضوعه في نسق بنائي موحى ودال ومعجز للأحاسيس والرغبة في معرفة الحياة ٠٠ خاصة صدام الســـلطة ، والجنس ، والدين ، والفتنة والتمرد والثورة ٠٠ والغواية والبحث عن معنى نجد هذا في الحرام والعيب ، وقاع المدينة البيضاء وقصة في نيو يورك ٠٠ والسيدة ميناء ، والعسكري الأسود والغريب ٠٠

♦ ويوسف ادريس كان منهوما بشهوة الحياة والمتع الحسية والروحية وحب المغامرة والسفر والرحلة جاب العالم كله وتعرف على ثقافة وفنون وحياة عالمه المعاصر بأوسع مدى ٠٠ فهو يؤثر التواجد في قلب المصر والحياة العامة السياسية وتؤدفه وتشغله مشكلات وأزمات شغبه لا بنسي بدايته كمناضل سياسي ٠٠٠ يهتم بعلاقاته مع المسئولين رغب اخفائه الدائم في الحصول على ثقتهم ٠٠٠

به وكل هذا شكل نوعا من سمات شخصيته العبقرية الفردية المتضخمة الاحساس والتى وصلت فى سنواته الأخيرة لمرض النجومية ٠٠٠ فهو كان يحب الأضواء والظهور فى وسائل الاعلام وأعطى هذا نوعا من

التناقض والخلط في آرائه وأحكامه ٠٠٠ وأخشى أن أقول أن كل هذا شغله عن التوافر على عملية الابداع والتركيز عليها وتطوير أدواته التعبيرية وتثقيف نفسه بالتطورات الجديدة في تكتيك ورؤى القصة والمسرح ٠٠٠ لقد غالى في الاعتماد على موهبته ٠٠٠ وربما هذا ٠٠٠ وعلاقاته المعقدة والمتجنية على جيل الستينات الذي مارس تطوير الرؤى والجماليات القصصية وتقديم معطيات جديدة مع تجدد هموم الواقع ٠٠٠ واستطاع بذلك أن يتواجد بجانبه وبجانب نجيب محفوظ وفتحى غانم بخلاف حيل الظل الذي كرر وقله ولم يقدم جديدا ، أو اضافة ٠

★ لقد أحدثت التراجعات والانكسارات والأزمات التى حاصرت مشروع النهضة لعبد الناصر ٠٠٠ وبعد رحيله وقبلها عقب الانهيارات التى أحدثتها النكسة صدمة مرعبة لحساسية وعقلية ووجدان وشخصية يوسف ادريس أدت مع العرامل السابقة لازمة حادة لتوقفه عن الابداع ، لقد كانت آخر أعماله المجيدة في القصة القصيرة مجموعة (بيت من لحم) وآخر مسرحياته ( المخططين ) ٠

الم ولقد رثى وتنبأ يوسف ادريس وقبل وفاة عبد الناصر بشهور هذه الأحلام العظيمة فى قصة (الرحلة) حيث اثبتت شفافيته ورؤيته لهذا المستقبل المعتم الذى نعانى ويلاته الآن انها قصة علاقة يوسف ادريس وحيله بعبد الناصر ووصاية الأب •

★ يقول الراوية الذي يحمل جشة أبيه في عربيته وينطلق بها « أنت وأنا ومن بعدنا الطوفان لا تخف ـ سنرحل حالا سنرحل الى بعيد بعيد ٠٠ الى حيث لا ينالك أو ينالني أحد الى حيث نكون أحرارا تماما نحيا بمطلق قوتنا والادتنا وبلا خوف أعرف انك تفضل اللون الكحلي ٠٠ ها هو البنطلون اذن ها هي السترة ، بالتأكيد ربطة العنق المجمرة ، فأنا أعرف طبعك ٠٠ لست بالغ الأناقة نعم ولكنـك ترتدى دائما ما يجب ما يليق ، سأساعدك في تصفيف شعرك ٠٠ انت لا تعرف أني احب شعرك ٠٠ خقيف هو متناثر وكأنما صنع خصيصا وبالفرشاة نفسها أسوى شاربك ٠٠ خقيف هو متناثر وكأنما صنع خصيصا وبالفرشاة نفسها أسوى شاربك ٠٠ حتى هذا النوع من الشوارب أحبه ٠٠ هكذا رأيتك مئات للرات تفعل ٠٠ وهكذا أحببت كل ما تفعل كل ما أصبح للاعادة ٠٠ حتى كل ما يصدر كنوزه » ٠

وتنطلق العربة كالسهم عبر اشــــارات المرور الحمراء والخضراء والصفراء رمزا لانطلاق الحياة وتجددها رغم الموت ٠٠

ويتمتم ( الراوية ) قائلا « كل ما أردته فيك وأردت أن أكونه هاأنذا الآن فيه ، كل ما كرهته لم أعد أكرهه ٠٠ كل ما كان لا يعجبك قد أصبح

بمعجزة يعجبك تريد أن أكون أنت ٠٠ وأريد أن تكون أنا ٠٠ تطابقنا وها نحن نطير وبالعربة وبك أطير » ٠

ورغم هذا التطابق بين الابن والأب فثمة خلاف وشعور بالارتياح أن يختفى الأب بمفاهيمه ومفاهيم جيله « انت لا تعرف كيف نسوق انت من جيل القطار ، القطار الذي لا خيار فيه لا تختار الا عبوديتك أنا من جيل العربة ، الحرية عربة ، الرأى عربة وحدك تحدد متى وأين ، وحدك تعدل وتمضى تلف تدور ٠٠ النهاية في يدك لحظة تريد » ٠

ولقد كان الابن رغم حبه للأب يخافه ٠٠ وهذا موقف الشعب المصرى من عبد الناصر ، فرغم حبه له الا أن سطوته كانت تبعث على الخوف « أنت الوحيد في الدنيا الذي كنت أخافه ، كنت دائما هناك في بيتنا تربطني تشدني ، اني أذهب ألف وأعود وكان لي في بيتنا جذب الآن حذري معيى ١٠ انا النبات الذي تحرر وانطلق ، ( وداعا يا سيدي يا ذا الأنف الطهويل » •

ويعاتب الابن تسلط الأب رمز تسلط السلطة « لماذا كنا نختلف ، لماذا كنت تصر وتلع أن أثنازل عن رأى وأقبل رأيك ٠٠ لماذا كنت دائما أتمرد ٠٠ لماذا كرهتك في أحيان ٠٠ لماذا تمنيت في لحظات أن تموت لاتحسر ٥٠٠٠

ورغم هذه المشاعر بالفرحة بالتحرر عنه غياب الأب والتسلط فشمة حنين له وتمسك به ( مستحيل يقتلوننى قبل أن يأخذوك ففى أخذك موتى ٠٠ وفى اختفائك نهايتى ٠٠ وأنا أكره النهاية كما تعلم أكرهها أكرهها) يكفى انك معى ١٠٠ انت أنا ٠٠ أنت تاريخى وأنا مجرد حاضرك والمستقبل كله لنا مستحيل أن أدعهم يأخذونك يحبونك ٠٠ يقتلونك » ٠

به ولقد سبق أن ناقش يوسف ادريس موت الأب على المستوى الفردى في قصة (اليد الكبيرة) في مجموعة (حادثة شرف) غير أنه هنا يضعها في اطار التاريخ وتراث الشعوب الشرقية التي يحكمها سواء في النظام الجمهورى أو الملكي الحاكم الأوحد أو الزعيم الأوحد أو الزعيم الأوحد أو الزعيم الأوحد امتدادا للأب في القبيلة والوصي تبحت النظام البطريقي غير أن رائحة جنة الأب تزكم الأنوف وتزداد حدة وهي ترمز لرائحة لبعض رموز الحكم الناصرى الذي تكشفت عنه نكسة ٦٧ وحكم المخابرات والدولة البوليسية وما كان ينتشر من قضائح في خريف الحكم الناصرى «الروح بلغت الحلقوم ، لم يعد هناك ماضي ، لابد أن تنتهي أنت لأبدا أنا » لذلك يتحرك الابن الأب والعربة (لقد تركتك ٠٠ عامدا في الطريق تركتك في يتحرك العربة نفسها تركتك وتركتها لك قبرا ولحدا ٠٠ وهاآنذا أكملها وحدى وعلى قدمي أسير ٠٠ حزين للفراق ولكن هذا هو المؤلم سعيد بالخلاص

منك ) • • لقد كتب يوسف ادريس فى ( الأهرام ) عقب وفاة عبد الناصر • يا أبانا الذى فى الأرض ، يا صدرنا الكبير الحرين أصبحت الدنيا لأول مرة ، بلا عبد الناصر ، ونحن لم نتعود أبدا أن نتنفس هوا ولا يتنفسه ، هو ولا أن تنام الا ونحن نحس أن هناك فى كوبرى القبة ، ولا أن تستقبر الصباح الا علىصوره وارتسامات ) انها نفس الكلمات التى ترددت فى قصة ( الرحلة ) • • ( لابد أن تنتهى أنت لأبدأ أنا ) فيوسف ادريس يكتب فى وداع عبد الناصر ( انتهى ناصر الشعب ليبدأ شعب عبد الناصر . • خبره ( يا شعبى ) انك به تبدأ وليس بحياتى تنتهى .

لل خلاصة وجوهر رؤية يوسف ادريس للحلم الناصرى وغيابه وهندا يفسر أن أروع انجازات يوسف ادريس كانت في حضن المشروع الناصرى ، وأن صمته وأزمته التي عاشها في الابداع كانت توازي حصار هذا المشروع وانكساره .

★ ولقد رصدت ودرست عمق هذه الأزمة ٠٠ ولاحظت اندفاع يوسف ادريس في الغرق في كتابة المقالات ١٠ الملتهبة التي تواجه في حدة وجرأة تروح وتذوب التآكل الاجتماعي والسياسي والأخلاقي الذي بدأ في السبعينات ١٠٠ وكتبت مقالة في مجلة العربي (عن دلالة صمت يوسف ادريس عن الابداع القصصي ) بجانب اني كنت قد كتبت مقالة ازعجت يوسف ادريس عن روايته الآخيرة (نيويورك ٨٠) وفيها يتأكد تراجع عملية الابداع واختيار الموضوع بالنسبة لأعماله السابقة الساطعة بحب الشعب وتقصي جوهر شخصيته ، وقد استخدمت الصحافة البيروتية هذه المقالة للأسف لهدم قامة يوسف ادريس مما أغضبه مني ، وأنا أشعر الآن بحزن واعترف بتهوري ٠

ولقد حاول يوسف ادريس أن يبرد صمته عن الابداع فائلا (يا ناس أتريدون من رجل يرى الحريق يلتهم بيته أن تبرك اطفساء اللآخرين ، وأن تبتحى كنا من هذا البيت المحترق ويكتب قصة أو رواية عن هذا الحريق الذي بدأ يمسك بجلبابه ؟ اني انما أدافع في مقالاتي تلك دفاعا يوميا عن وجودى اليومي وعن كل قيمي وكل ما أؤمن به ، واذود عن عرضي وعرضكم وشرفي وشرفكم ولا أفعل هذا خاج دائرة الكتابة » ولقد وجد للأسف يوسف ادريس في تبريرات الناقد (صبرى حافظ) ما برد في أن هذه المقالات قصص حديدة تناسب المرحلة وهو نفس الناقد الذي ضلل يوسف ادريس وأوهمة أنه مرشح لجائزة نوبل مما جعل يوسف ادريس يندفع في سلوك متهور ضد مجد مجهول عندما فار بجائزة

♦ ولكن يوسف ادريس كما بدأ حياته مناضلا من أجل أحلام شعبية في اتون المعركة الوطنية ٤٨ أنهى حياته في شن أكبر حملة ضاد كل ما يهدد الشعب المصرى الآن من أخطار ٠٠ الفساد والتبعية بالانفتاح والارهاب الديني والتمزق وفقدان الهوية ٠٠٠ وكانت آخر معادكه ٠٠٠ سلسلة مقالاته عن ( البحث عن السادات ) ٠٠ التي سببت له أزمة مع مؤسسة الرئاسة واستغلها الاقذام الكتبة وأنصاف الموهبين في منع يوسف ادريس من الكتابة ٠

★ ولقد عشت مع يوسف ادريس تفاصيل هذه الأزمة أنا وآخرين. من جيل الستينات وكتب مقالة ( استفسر عن صمته ودلالته ) فقد بدأ يوسف ادريس يعانى من مشكلة الكتابة نفسها وجدواها وأزماتها مما جعله يكتب اعترافات جديرة بالدرس والتحليل عن دراسة الموهبة ومراوعاتها وغموضها •

♦ والرائع انه استجاب لهذه المقالة ورد على في مفكرته وهي. منشورة في كتاب « فقر الفكر وفكر الفقر » قال « لقد قرأت مقالا للناقد عبد الرحمن أبو عوف يتساءل فيه عن ( دلالة ) صمتى وهل أقول بهذا الصمت شيئا من الصعب التعبير عنه بالكلام ، والحقيقة هزنى التساؤل ، ليس فقط لأن مشكلة انقطاعى أصبحت مادة النقاش العلنى دائما لأنى. وقفت عند القصة المطروحة ٠٠ حقيقة ٠٠ هل يتكلم الانسان بصمته أحيانا وهل صحيح أن الصمت في أحيان أبلغ من أى كلام » ٠٠

★ لقد لحقت معاناة وأزمات وسلوكيات يوسف ادريس جوهر علاقة المثقف المصرى والمبدع والفنان بسلطة ٥٢ وعندما تتأملها ندرك الدرس الأساسي وهو ضرورة استقلال الكاتب عن آليات السلطة والمحافظة على مسافة بينه وبينها حتى لا تبتلعه بذاتها وبرجمانيتها ٠٠ فالكاتب هو ضمير ووجدان شعبه أبدا ٠

للجيد القامة ، فلقد كانت آخر أعماله معجزة ، وسالته في المحبة حين المعها ودلل عليها بجسده ، بنفسه بمخه المصلوب في جمجمة تضيق ، المثقوب بشريان ينزف ...

ان موت يوسف ادريس فى اعتقادى أدانة واحتجاج على التدنى والتمزق العربى الذى نعيشه والتراجع والتبعية للغرب معد لقد كان النبوءة والشهادة والضحية .

المطيم فانى أنهى مقالتى بقصيدة كتبها لويس عوض فى الأربعينيات المخيم حزنى وفقدانى ليوسف ادريس ونقدانى ليوسف ادريس

قال لويس عوض :

واللحن لسه فکره حرام یا موت تأخذنی قبل ما أغنی سکره

## الفصل الغامس

# المجد ٠٠ والعياة لنجيب معفوظ ومسئولية أصحاب الفتاوى المضللة

لا انه مازال حرا طليقا يسعى بيننا وينقث سمومه فى عقلنا تعبر وتعلق على الجريمة الدامية المجنونة المتعصبة التى تعرض لها ، عقل ، وقلب وضمير ووجدان الشعب المصرى العربى • • نجيب محفوط • • • لأنها أغفلت أو تناست عن ذكر القاتل الأساسى والمحرض الأول وهو صاحب الفتوى المضللة التى أدت لمصادرة أروع وأعظم انجازات نجيب محفوظ الروائية أقصد ملحمة ( أولاد حارتنا ) • • • •

انه ما زال حرا طليقا يسعى بيننا وينفث سمومه في عقلنا وفكرنا وتشجعه وسائل الاعلام والصحافة المتعصبة السلفية على الاستمرار و وهو في نفس الوقت الذي أفتى أمام المحكمة باهدار دم فرج فودة وكل من يسلك نهجه العقلاني المتحرر والشجاع ، لذلك واذا لم نكشف القناع عن هذا الفاعل الأول فسوف يتوالى مسلسل القتل ويهدد كل أصحاب الرأى والاستنارة والفكر العقلاني التقدمي ، وهو نفس الخطر الذي تعرض له ٠٠ نجيب محفوظ الرمز والمثال والعنوان على المستوى العسالى ٠

ان هذه الجريمة البسعة دليل حاسم على مدى التدهور والانهيار الذي يعيشه مجتمعنا ومسئولية السلطة التي تتبع مسلسل التنازلات والتبعية لأمريكا التي تحمى وترعى مفتى الجماعات الارهابية وتنظيم الجهاد (عمر عبد الرحمن) الذي أفتى بقتل نجيب محفوظ بعد الشيخ الغزالي الذي يمارس الغرور بأنه هو صاحب التقرير الذي بناء عليه صادر الأزهر رواية ورائعة نجيب محفوظ (أولاد حارتنا)

الأمر أنى استمعت للخبر المسئوم بالاعتداء على قامة عميد الرواية العربية نجيب محفوظ ومؤسسها وأميرها ، وأنا طريح الفراش مرهقا وأعانى من بقايا آلام جراحة دقيقة أجريت لى ، فلم استطع

أن أهرع الى المستشفى لأطمئن على أبى الروحى والذى دفعنى وشجعنى للكتابة ، وكان الشقيق الكبير والمعلم والملهم والصديق الحميم لى طوال ٢٨ عاما تمتعت فيها بقربه وثقافته وأحاديثه العميقة وضحكاته المصرية ، وطبعه الراقى وأصالته وحكمته ، بعد أن التهمت وعشت قراءة أعصاله الروائية السحرية الدافئة بتصوير وتحليل وتشريح حياتنا وتحولاتنا السياسية والاجتماعية والفكرية والثقافية والأخلاقية طوال خمسين عاما ،

الذي والآن وأنا طريح الفراش أتابع أخباره مع الشعب المصرى الذي أعلن غضبه على القتلة وجماعات الارهاب • والاسلام السياسي الذي يريد أن يدمر حياتنا ويقضى على مستقبلنا • استلهم من صلابته وقوة الدته وشجاعته مزيدا من الأمل في تجاوز المحنة • ما أروع نجيب محفوظ وهو مصلوب على سرير غرفة العناية المركزة يتكلم في قوة • واللا لقد عشت حياتي أكتب عن الشعب المصرى وأدافع عن العقل والحرية والديمة والاسلام ، وهو يعرى فيكشف القناع عن القتلة الذين لم يقرأوا كتابا له ولا لفرج فودة ولا للشيخ الذهبي • أن عقله مازال مرتبا يقرأوا كتابا له ولا لفرج فودة ولا للشيخ الذهبي • أن عقله مازال مرتبا ويقينه لايزال ثابتا وهو مازال يبتسم وينكت مع وزير المالية وثروت أباطة • • انه مازال نجيب محفوظ العظيم المتسامي فوق المحنة الصامد كالأهرام العذب كالنيل •

★ أمام هذا الموقف لا أجد من عزاء الا التوحد مع صمت الورق لاستعيد وأشيد تاريخ وعمق وثراء صداقتي له وتحولاتها والتي شكلت ولونت مسيرتي الأدبية والنقدية مع عدد من أبرز كتاب جيلي ٠٠ جيل كتاب الستينات ٠٠

## 🖈 الطريق الى نجيب محفوظ:

عرفت طريقى مبكرا الى نجيب محفوظ فى حوالى عام ١٩٥٩/ ٦٠، كنت قد قرأت كل أعماله الروائية وأنا فى الثانوى من خلال مكتبة شقيقى الكبير د٠ عبد الملك أبو عوف ٠٠ وانبهرت بعمق وتعدد ورحابة عالمه الروائي خاصة فى المرحلة الواقعية النقدية من (القاهرة الجديدة) حتى الثلاثية ٠٠ كانت الاصدارات الأولى لهذه الروايات بمكتبة شقيقى وهى اصدار لجنة النشر للجامعيين الذى أسسها عبد الحميد جودة السحار وباكثير ونجيب محفوظ وعادل كامل وطه مخطوف وكانت طبعة ٠٠٠

خ فى ذلك الزمن كنا نقرأ محمود تيمور ، وعبد الحميد جودة السحاد ، ويوسف السباعى ، واحسان عبد القدوس ، وسعد مكاوى ، ومحمود البدوى • • غير أن أكثر هؤلاء سقط من اهتمامنا بعد مرحنة النضيج والتعرف على الرواية العالمية ، وظل وحده تجيب محقوظ معنا في

كل مرحلة جديدة تخوضها ٠٠ فعالمه الملحمى وواقعيته الشاملة ونماذجه الروائية ورؤيته الفكرية ٠٠ كل ذلك شكل ثقافة ومتعة ونخيلا لا ينتهى ٠

به في هذه العبارات (أعمال نجيب محفوظ ككل تشكل ملحمة زمن روائي به في هذه العبارات (أعمال نجيب محفوظ ككل تشكل ملحمة زمن روائي خلقته المبادرة الايجابية والرمز والنمط الانساني والمجاز ، تلخيصات واعترافات وتحقيقات وخيالات غريبة ، بحث في نزعات وغرائز أبناء البرجوازية الصغيرة ، واستفهام دائم عن مصيرهم .

♦ والانطباع العام المكن تصوره لجوهر عالم نجيب محفوظ الفنى المتعدد الجوانب الكثير الحيل ، قله نجده فى نوعيات الاختيارات المعاشة لديه لواقع وطبيعة الحياة المصرية المعاصرة ، انها محاولة غير منتهية ، مهمومة بالرغبة فى اعادة تركيب وتشكيل جزئيات واقع حياة المدينة وفى نفس الوقت هى مشاركة فى البناء الخلاق لعالم لايزال فى طور التكوين ، مع اكتشاف ايقاعه الداخلى ، والتعمق فى حركة علاقة التأثير والتأثر ، بين جدل عالمه الفنى المتخيل خسلال مراحله المتتابعة وتطورات المرحلة التاريخية التى تعطينا الاطارات النقدية الأساسية التى نضع فيها القيمة المبتكرة لأدبه الروائى والقصصى ، المميز فى أدبنا الحديث .

للتاريخ المصرى بعين الحاضر في مرحلته الأولى ورؤيته نبيب معفوظ للتاريخ المصرى بعين الحاضر في مرحلته الأولى ورؤيته في المرحلة الواقعية التالية ، تلك الواقعية النقدية التي جسدت حيوية ، وعقم ، وتفاؤل وشؤم الطبقة البرجوازية الصغيرة ورؤيته في المرحلة الرمزية التي تتعثر في بناء رؤية انسانية عن معنى الحياة ، رؤية لها المذاق المصرى ، ودف الارتباط بواقع معين مازال يتفجر بتناقضات عاتية ، تطرح بلا جدال ارهاصا قلقا بالمستقبل الغامض •

﴿ وليس من الصعب هنا المغامرة بتصور طبيعة القانون الذي يحكم حركة عالم نجيب محفوظ الروائي ، بكل تناقضاته ونوعيات أحداثه ، وتعدد نماذجه وأيضا بكل ما يشتمل من جاذبية مزدوجة ، وفتنة مزدوجة ، وفتنة مزدوجة ، وسحر مزدوج ، يتعلق كل ذلك أولا وأخيرا على حد قول (أ • د • البيريس) (يحرص الانسان ، هذا الانسان الذي لا يكفيه ضميره ، بل ينبغي أن نقدم له اغراء انتهاك ضمائر أخرى ، ونجعله يعيش حيوات أخرى كما يعرف هل ثمة حياة ما ، يتوقف عندها ، ولو كانت خسالية ) •

الشكل الروائى كالآتى :

أولا: ان الرواية لدى نجيب محفوظ سجل واسع للأصداء النفسية والاجتماعية والانتولوجية والجمالية ، فهى يمكن أن تقوم بدور الشاهد المعروف والمشرف السياسى ، وخادمة الأطفال ، وصحفى الوقائع اليومية ، والرائد ومعلم الفلسفة السرية ، وهى تقوم بهذه الأدوار كلها فى فن خاص يهدف الى أن يحل محل الفنون الأدبية جميعا ، فهى تهضم ما قبلها وما بعدها من أشكال أدبية وفنية بكل منجزاتها الجمسالية ،

ثانيا: ان الرواية عنده هي بديل الموت ، فهي تثبت مصيرا ما ، مهما كان نوعه ، الا أنها تثبته في نهاية المطاف ( لقد حلت فكرة الأبدية . هذه الفكرة التي هي تعويض يتجدد دائما ( البيريس ) ٠

ثالثا: ان الرواية عنده ليست الا تقطيرا للعسالم الذي نعيش فيه ، وتركيزا له ، وهي تلهث خلف أعمق رغبات الانسان ، ويمكن لها أن تحاصر كل ما أتيح للفكر الانساني أن يحققه في برهة معينة من تاريخه .

بهذا الفهم الواعى لعسالم نجيب محفوظ الروائى ذهبت عام ١٩٥٩ ندوة نجيب محفوظ التى كانت تعقد صباح كل جمعة بكازينو صفية حلمى بالأوبرا ٠٠ وكنت من أوائل أبناء الستينيات الذين عرفوا طريقها ، كانت ندوة هامة وكل رموز الحركة الأدبية والفكرية يجتمعون هناك عرفت فيها من الأجيال القديمة أحمد باكثير ، وعبد الحميد جودة السحار وثروت أباظة وأحمد عباس صالح ٠٠ وعرفت غالى شسكرى ، ومحمد ابراهيم أبو سينة ٠٠

لل وكانت الندوة تناقش كل أسبوع عملا أدبيا ورغم حضورى متأخرا فقد اشتركت فى فن المناقشة بتشبجيع من نجيب معفوظ الذى التقطني • وعندما بدأ انصراف الرواد اقتربت منه وأخذت فى مناقشته أعماله واستمع لى فى سعة صدر وتعرف على وعلى الكلية التى أدرس فيها • • وقال لى واظب على حضور الندوة وأحرص على أن تأتى مبكرا •

لل كان نجيب محفوظ في أزهى حضوره وأكمل صحته ، وجه مستدير مهيب الملامح وسيم وسامة مصرية أصيلة والحسنة التي في ذقنه تضفى على وجه مرحا حلوا ٠٠ كان يقترب من الخمسين ٠٠ وكان ينشر في هذه الأيام روايته أولاد حارتنا ٠٠ بعد توقف أربعة سنوات عقب ظهور الثلاثية المكتوبة حتى ٥٢ وكان الجو السياسي مكهربا حيث الصدام

المستمر بين عبد الناصر واليسار والمثقفين ٠٠ وكنت من قواعد التنظيمات الماركسية ٠٠ كل من تأثرت بهم سياسيا وفكريا معتقلون في الواحات وأبو زعبل والفيوم ٠٠ كنا في حيرة ووجدت في صفحات (أولاد حارتنا) كل المشكلات والهموم التي تدور في حارتنا مصر وعرفت من يومها أن نجيب محفوظ يتحدى القهر والقمع ونبابيت الفتوات ويحكى سيرة أشجع أبناء الحارة في البحث عن العدالة ومجد الانسان وأنه يناقش أعقد مشاكل الميتافزيقا والوجود وأنه أمام الراشدين فأخذته معلما ومرشدا ودليلا ئي في طريق البحث عن معنى وحقيقة ومثال حتى اليوم ٠٠

والجهلة وأصحاب الطلمة ٠٠ فأفتى أحدهم وهو الشيخ الغزائى بأنها ضابه والجهلة وأصحاب الطلمة ٠٠ فأفتى أحدهم وهو الشيخ الغزائى بأنها ضابه الاسلام ومن يومها صودرت بلا حكم قضائى ٠٠ ولأن هذه الفتوى وفتوى كبير الجهلاء عمر عبد الرحمن الذى تحميه صديقتنا وحليفتنا الولايات المتحدة الأمريكية ٠٠ لأن كل ذلك كان وراء الجريمة التى كاد نجيب محفوظ يقتل ويذبح من أجلها نحب أن تنشرح جوهرها للرأى العام ليعرف الحقيقة ٠

لا ان هذه الرواية تذهب بالرواية الى ما وراء الرواية بالحقائق التى تعبر عنها كالعدالة الاجتماعية ، والتقدم ، وانتصار العلم ، تتنفس الآن في الحاضر المدائم ، لكن هذا الحاضر المتعاقب يخلق في تتابع هذه الأحداث ( بحارة الجبلاوى ) زمانا لا مندوحة لنا ، في النهاية عن الشعور به ، انه زمان الرجوع الأبدى ، لكنه ليس رجوع التاريخ ، بل رجوع علم الحياة والطبيعة ، انه زمان الحياة التي يبدو فيها النظام الأيدى حاضرا في كل حين .

ويتلمسون عبر أبدا الاذلال وتسلط ناظر الوقف ونبابيت الفتوات ، وهم ورثة ويتلمسون عبر أشجع أبناء الحارة حلولا لهذا الظلم القائم ، يتوالى ويتلمسون عبر أشجع أبناء الحارة حلولا لهذا الظلم القائم ، يتوالى المدحمة المتخيلة التى تمزج الأسطورة بالواقع ، توحى لنا بأن هؤلاء الأبناء الملحمة المتخيلة التى تمزج الأسطورة بالواقع ، توحى لنا بأن هؤلاء الأبناء قاسوا بثواتهم وهم على صلة ما بالجبلاوى الجد المختبىء وراء جدران البيت القديم قدم الحارة ، ولكن ما أسرع أن تخمد أضواء العدالة ، ويعود ناظر الوقف وتسيطر على الحارة نبابيت الفتوات ، ويظهر (عرفة) الساحر الذي يمتلك المادة وقوتها ويهدد بمعرفة لغز الجبلاوى ، بل يقدم على قتله ، وتخليص الحارة من ظلم الناظر واستعباد الفتوات وما أسرع ما يقع فريسة لهم فهم بشكل أو بآخر يستخدمونه ويستغلون سحره وكان عليه أن يصمد ، وحتى وهو يموت نعرف أن الجبلاوى كان راضيا عنه ،

ونعرف أيضا أنه أبعد (كتاب: السحر) عن أيديهم وأن تلميذه (حنش) قد هرب به ولسوف يعود يوما لينقذ الحارة ولا تحتاج هذه الرواية لتفسيرات حديدة •

والقهر تبشر وبرمزية \_ حيث تستقرئى أحداث التاريخ الانسانى بثوراته الدينية تستقرى، وقرية حسية تكتشف فى العلم الخلاص ، انها تكرار للرؤية التى يبشر بها (أحمد شوكت) فى الثلاثية (رؤية العدالة والثورة الأبدية) غير أنها مقدمة هنا فى تكثيف شاعرى ، وفكر يتنفس كالجسم ويدور حول ذاته كما تدور الأرض ، وربما تصبب هذه الرواية مدخلا للرحلة الفكرية الابداعية الجديدة التى قدم خلالها الروائى كلا من (اللس والكلاب ، والسمان والخريف ، واطريق ، والشحاذ ، وثرثرة فوق النيل وأخرا مرامار) .

﴿ وتكاد (أولاد حارتنا) في اعتقادنا أن تصبح رواية صوفية تسبعمل الأساطير بمعنى يحملنا على الشعور بشيء من العذوبة بأن في الحياة الانسانية سرا مخيفا وأننا نستشف من خلال لحمة الوجود التافهة معناه الرمزى في بعض الأحيان ٠

وروبا تنحنى احتراما لعبقرية وبصيرة نجيب محفوظ ٠٠ وكان من أسانيد منحه جائزة نوبل للآداب وضمه عن جدارة لمعلمى الرواية العالمية ، ولكنه كان للأسف فى نفس الوقت العالمل الذى استفز دعاة الجهالة والظلام من مسايخ الأزهر وأبرزهم الغزالى الذى أفتى بتفكير نجيب محفوظ وتسبب فى مصادرة رائعته (أولاد حارتنا) وحرمان السحب المصرى والعربى والمسلمين من قراءتها والتعرف على ما فيها من قصد انسانى عن الحرية والمعدالة ومجد الانسان ٠٠ وانما محاولة روائية شخصية توفق بين القلب والعقل ، العلم والايمان وتدعو لتجاوز كل ما يعيق حلم الانسان من قهر وقمع وتسلط ٠٠ من أجل ذلك يجب أن نعمل بيقظة على اعادة نشر هده وقمع وتسلط ٠٠ من أجل ذلك يجب أن نعمل بيقظة على اعادة نشر هده الرواية على أوسع نطاق فلم يعد الأمر يحتمل المساومة ولقد فعلت خيرا الرواية على أوسع نطاق فلم يعد الأمر يحتمل المساومة ولقد فعلت خيرا مجله «أخبار الأدب» نشرها أحد فصول الرواية فى عددها التاريخى عن نجيب محفوظ ٠٠ كذلك كانت حاسة جريدة الأهالى فى تخصيص عدد خاص لنشر الرواية على أعلى وأكبر مستوى للتوزيع دون نظر للمماحكات خول نشر الرواية وتوقيت النشر وقانونيته ٠

★ ولكى نعرف مدى خطورة القصد والمعنى الذى استهدفه نجيب محفوظ فلنقرأ جزءا من افتتاحية الرواية فهى تكاد تكون نبوءة عن ما حدث أخيرا لنجيب محفوظ من محاولة القتل كثمن للكتابة المنتمية للشعب

وللمقموعين وهي نبوءة تجعلنا ننحاز لطريق نجيب محفوظ من البداية النهاية .

بح يقول نجيب محفوظ على لسان الراوية ( هذه حكاية حارتنا ، أو حكايات حارتنا وهو الأصدق ، لم أشهد من واقعها الا طوره الأخير الذي عاصرته ، ولكن سجلتها جميعا كما يرويها الرواة وما أكثرهم ، جميع أبنا عارتنا يروون هذه الحكايات ، يرويها كل كما سمعها في قهوة حية أو كما نقلت اليه خلال الأجيال ، ولا سند لى فيما كتب الا هذه المصادر ، وما أكثر المناسبات التي تدعو الى ترديد الحكايات ، كلما ضاق أحد بحاله أو نا بظلم أو سوء معاملة ، أشار الى البيت الكبير على رأس الحارة من ناصيتها المتصلة بالصحراء وقال في حسرة « هذا بيت جدنا جميعنا من صلبه ، نحن مستحقو أوقافه فلماذا نجوع وكيف نضام » •

\* ثم لنقرأ هذه الكلمات الدالة عن مستولية الكتابة التي يؤمن بها نجيب محفوظ يقول (شهدت العهد الأحير من حياة حارتنا ، وعاصرت الاحداث التي دفع بها الى الوجود ( عرفة ) ابن حارتنا البار ، والى أحد أصحاب عرفة يرجع الفضل في تسجيل حكايات حارتنا على يدى ) اذ قال لى يوما « انك من القلة التي تعرف الكتابة ، فلماذا لا تكتب حكايات حارتنا ؟ انها تروى بغير نظام ، وتخضع لأهواء الرواة وتحزباتهم ، ومن المفيد أن تسجل بأمانة في وحدة متكاملة ليحسن الانتفاع بها ، وسوف أمدك بما لا تعلم من الأخبار والأسرار » ونشطت الى تنفيذ الفكرة ، اقتناعا بوجاهتها من ناحية ، وحبا فيمن اقترحها من ناحية أخرى ، وكنت أول من اتخذ من الكتابة حرفة في حارتنا على الرغم مما جره ذلك على من تحقير وسنخرية ، وكانت مهمتي أن أكتب العرائض والشكاوي للمظلومين وأصحاب الحاجات ، وعلى كثرة المتظلمين الذين يقصدونني قان عملي لم يستطع أن يرقعني عن المستوى العام للمتسولين في حارنا إلى ما أطلعني عليه من أسرار الناس وأحزانهم حتى ضيق صدرى وأشجن قلبي ، ولكن مهلا ، فأنني لا أكتب عن نفسى ولا عن متاعبي وما أهون متاعبي اذا قيست بمتاعب حارتنا ، حارتنا العجيبة ذات الأحداث العجيبة ، كيف وجدت ؟ وماذا كان من أمرها ؟ ومن هم أولاد حارتنا » •

★ هذا النص الروائى يشكل مادة فكرية عن صراع البشرية الأبدى التحقيق مجد الانسان فى الحرية والعدالة والكرامة صاغها نجيب محفوظ من لحمة ووجود وخصوصية الحياة المصرية الشعبية واللهم الميتافيزيقى والمصيرى للانسسان المعاصر ٠٠ انها تغرى الناقد بدراستها فى كتانها كامل ٠٠

باوسع مدى وشاركنى فى ذلك جمال الغيطانى الذى تعرف على نجيب محفوظ مرشدا وبوصله لحياتى بأوسع مدى وشاركنى فى ذلك جمال الغيطانى الذى تعرف على نجيب محفوظ فى نفس الوقت ٠٠ وفتح لنا صدره وعقله وشجعنا على عرض محاولاتنا عليه فكان يقرأها ويبدى لنا الملاحظات ٠

بروت وكنت أشاركه نفس الأمر وأذكر أنه عرض على تجيب محفوظ قصة حكايات موظف صغير وحكايات موظف كبير فقرأ نجيب محفوظ مستقبله وشجعه على الابداع ٠٠ أما عنى فقد أثار حماسى المشاركة في مناقشته وثقد الأعمال التي كانت تناقش كل أسبوع في الندوة ٠٠ ولمح لى أنى عندى استعداد نقدى فأرشدني لأمهات مرجع تاريخ النقد وتياراته ومذاهبه وكتب الفلسفة وعلم الجمال ، وكان كل أسبوع يعطيني كشفا بعناوين وكتب الفلسفة وعلم الجمال ، وكان كل أسبوع يعطيني كشفا بعناوين الكتب فأهرع للحصول عليها أو قراءتها في مكاتب دار الكتب والسفارات حتى وجدت نفسي أمارس النقد ٠٠ وأناقش أعماله وأعمال يوسف ادريس والشرقاوي ٠٠ وبدأت أتشجع على كتابة النقد ٠٠ حتى مارسته بعمق على بدايات محاولات جيل الستينيات ٠٠

الم وأحب هنا أن أسجل كيف قضت السلطة البوليسية على ندوه لجيب محفوظ بكازينو صفية حلمى • • هذه الندوة التي كانت تعقد مند عام ١٩٤٤ ولحقنا بها في سنوات ٥٩ ، ٥٠ وكانت أكثر الندوات ازدهارا وتألقا

★ ذات يوم من عام ٢٠ كان يمر أسفل كازينو صفية حلمي موكب عبد الناصر وسوكارنو متجها الى الأزهر وفوجئنا أثناء عقد الندوة بضباط الأمن يقتحمون الندوة ويسألون عن هوية هذا التجمع ٠٠ فوقف نجيب محفوظ قلقا وأفهم الضابط أنها ندوة أدبية فسأله الضابط من أنت ٤ فقال له ٠٠ نجيب محفوظ ٠٠٠ قطلب الضابط منه بطاقته الشخصية في لا مبالاة من لا يعرفه ٠٠ ثم قال له هذا التجمع ضد القانون ويجب أن تحصل على موافقة قسم الازبكية على عقد الندوة كل أسبوع ٠٠ وهكذا كان على نجيب محفوظ أن يذهب صباح كل جمعة ليحصل على موافقة قسم الأزبكية ٠٠ وبدأ يحضر مخبرون يندسون علانية بيننا ويستجلون قسم الأزبكية ٠٠ وبدأ يحضر مخبرون يندسون علانية بيننا ويستجلون أسماء ٠٠ بلزاك ، وماركس ، وسارتر ٠٠ السخ ٠٠

★ وبدأ يمل نجيب محفوظ من هذا الأمر فكلف عبد الله الطوخى أن يحصل على التصريح ذات صباح ففوجئنا بأمر من البوليس بغلق الندوة ٠٠٠ ربما لأن عبد الله الطوخى كان معتقلا يساريا ذات يوم ٠

﴿ وقد عانينا تحن رواد الندوة التشرد بعد الغائها بَيّه الأمن وققدنا محورا لحياتنا الفكرية والثقافية والسياسية وشعرنا بحرن وعضنب تجينب محفوظ ، وبعد شهور حاولنا استئناف نشاطها في نادى القصة غير أننا لم نشعر بالراحة لوجود قيود وهيمنة زبانية يوسف السباعي .

به حين بدأت سنوات ٦٢ ، ٦٢ وظهرت صفحة الرأى فى الأهرام وبدأت مناقشات هيكل ولطفى الخولى لأزمة المثقفين ٠٠٠ وبدأت بوادر حل الأزمة السياسية بين عبد الناصر واليسار فى الانفراج ٠٠ وخرجت جماعات من اليساريين من المعتقل وبدأت تحولات الثورة نحو نوع من الاشتراكية وشكل الاتحاد الاشتراكى فعادت ندوة نجيب محفوظ الى مقهى ريش حيث تجمعات المثقفين والأدباء وانتظمت الندوة ولكنها أخدت شكلا مفتوحا أوفى شهور الصيف كان نجيب محفوظ يحضر كل مساء ويشسارك فى المناقشات والصراعات ويسستمع للأجيال الجديدة ويفتح صدره لهم أدباء الستيئيات يشارك فيها وتدور معارك صاحبة بين أدباء الستيئيات يشارك فيها

بح غير أن أخطر وأهم جوانب شبخصية وطبع نجيب محفوظ قه تكشف لى فى صحبته فى ندوة قهوة عرابى بميدان الجيش بالعباسية ، وكنت أول كاتب من جيل الستينيات يسمح له بحضور هذه الندوة التى تعقد فى السادسة مساء من كل يوم خميس • وبعد ذلك سمح لجمال الغيطاني ثم بعد ذلك سمح ليوسف القعيد •

وهي بالعباسية ثم يجلس مع أصدقاء الطفولة في مقهى عرابي • وهي قهوة مشهورة بتدخين النرجيلة أسسها عرابي أحد فتوات الحسينية وهي عبارة عن غرف متسعة تعطيك ايحاء لمقاهى مصر القديمة • وكان نجيب محفوظ يرفض أن يسمح لأحد من رواد مقهى ريش بالجلوس معه فيها ربما لأنه يتخفف من شخصيته الأدبية ويجلس مع أصدقائه بتلقائية ومرح يضحكون وينكتون ويتحدثون في السياسة وأمور وشئون الحياة ونآدرا ما يتحدثون في الأدب وكان من أبرز روادها عبد الحميد جودة السجار وثروت أباطة وعدد من أقرب أصدقاء نجيب محفوظ أذكر منهم الدكتور أدهم • والمعلم كرشو والحاج شداد • وآخرين من زملائه في مدرسة أؤاد الأول وزملائه بوزارة الأوقاف وبعض ضيباط الجيش والسوئيس المحالئ للتقاعد •

﴿ ويتميز أصدقاء طفولة وصبى نجيب محفوظ بالوعى والنكتة والروح المصرية الأصيلة هم حكاءون مهرة ويتابعون أخبار العالم ويستمعون للاذاعات الاجنبية ويناقشون بعمق مشكلات السياسة الخارجية والداخلية وكم لاحظت أن أبرز هذه الشخصيات تشكل نماذج العالم الروائي

النجيب محفوظ ، والطايع الغالب عليهم هو التأثر بالحياة الحزبية المصرية الملكية وهم بشكل أو بآخر حدرون من الثورة ويغمزون ويلمزون دائما عبد النساصر .

وقد تعرفت على عدد من ضباط الجيش المتقاعدين حكوا لى جوانب من سلوكيات عبد الناصر واستقامته وكيف كان يجلس معهم فى قهوة عرابى وصداقته المبكرة لعبد الحكيم عامر ، كان عبد الناصر وهو الضابط الصغير يسكن فى العباسية وكانت كل متعته أن يأخذ بنته هدى وهى طفلة ويذهب الى بائع القصب ليشرب عصير القصب ثم يوصلها الى المنزل ويعود ليجلس معهم صامتا ، وكانوا يخجلون منه لأنهم أحيانا يلعبون القمار أو يدخنون الحشيش وهو لا يشاركهم فيسخرون منه ويتهمونه أنه يثبت لهم أنهم مدانون له بهذا السلوك ، وعموما فقد كانوا يحترمونه ولا يجبونه وكان من أبرز دواد الندوة الطيار حسن عاكف طيار الملك فادوق وكم حكى لنا عن أسرار العهد الملكى وفضائحه ، وفضائح الاصلاح الزداعي ، كان رجلا يتمتع بروح السخرية ودائما ينكت وكان نجيب المحفوظ يحوص على معابثته والسماع لنكاته .

أمسيات الخميس هي أوائل الثمانينيات نجلس ونتناقش كالعادة وكنت أنا وجمال الغيطاني ندخن النرجيلة ونتذكر أحاديث نجيب محفوظ عن النرجيلة ونطاقتها وكيف كان يدخنها في هذه المقهى وكيف كان أثناه كتابة الثلاثية وبطاقتها وكيف كان يدخنها في هذه المقهى وكيف كان أثناه كتابة الثلاثية وبنزل في الشهاء بالجلابية والبالطو ليذهب ويدخن النرجيلة ثم يعود ليكتب وائعته وكنا نتحدث وكان معنا أحد المحامين الوفدين الذين اعتقلوا وعذبو بالسجن الحربي ثم فجاة دخل علينا شخص الوفدين الذين اعتقلوا وعذبو بالسجن الحربي ثم فجاة دخل علينا شخص شيطائي الوجه ملاهحه قاسية سوداوية وعيناه بارزتان ونافذتان وفمه مزموم وانفه مقوس وسلم علينا وانتفض المحامي الوفدي مذعورا وعرفنا من تحيب محفوظ أن هذا الشخص هو (حمزة البسيوتي) مدير السجن الحربي وصاحب الفظائع وحربي لنا دواد الندوة كيف كان حمزة البسيوتي يرسل العسكر وعربة السنون ليحضروا له نرجيلة ويدخنا أثناء تعذيب المتقلين

أ بلا ولعل تجيب محفوظ استفاد من هذه الشخصية ومن هذه الواقعة شخصية الجلاد من البوليس السياسي في رواية (الكرنك) والذي عاد وجلس في قهوة الكرنك مع المعتقلين وأعلن توبته .

والم المناسخ والقد عرفنا أنا وجمال الغيطاني من خلال أصدقاء طفولة نجيب محفوظ الذين صادقونا ووثقوا بنا الكثير من أسرار حياة نجيب محفوظ التي تثبت صدفة ووفاءه وحسن سيرته واخلاصه للأصدقاء، والأهل وكم

كان مصريا أصيلا يعرف حياة شعبه ويلتحم بها ويبدع في تصويرها وعندما تأتى الساعة الثامنة كان تجيب محفوظ يودع أصدقاء ونذهب معه أنا وجمال الغيطاني ويوسف القعيد الى أشهر كبابجي في شارع أحمه سعيد فيشترى تجيب محفوظ ٢ كيلو كباب غير مشوى وتوقف له تاكسيا ويوصلنا الى ميدان التحرير وينطلق هو الى الهرم حيث بيت صديقه عفيفي حيث سهرته المقدسة الحرافيش التي لم نعرف أبدا كيف نقتحمها ويث

أما الجلسات الدافئة التي عودنا عليها نجيب محفوظ فقد كانت في الصيف حيث خصص لنا يوم الاثنين ليجلس معنا في قهوة الفيشاوى ومناك سمعنا أساطير عن جلساته في المقهي وأشهر الذكريات عنها وهو يدخن النرجيلة وكان يتركنا ويعود يتجول في حوارى الحسين يتذكر طفولته وشبابه في هذا الحي العريق الذي خلاه في ابداعته الروائي .

به ان الكتابة عن نجيب معفوظ الإنسان والفنان والمفكر شديدة الإغراء فهو كما قال توماس مان عن مومبروس – (عظيم أنت لأنك تعرف كيف تبدأ ولكنك لا تعرف كيف تنتهى) • ولقد حاولت أن أضع كل خبراتى فى دراسة وفهم عالم نجيب الروائى المتعدد الحيل الكثير الجوائب • الملحمى الذى صور وجسد ايقاع الحياة المصرية بشموليتها فى نصف قرن حاولت أن أضع كل ذلك فى كتاب كامل هو (الرؤية المتغيرة فى روايات نجيب محفوظ ) صور عام ١٩٩١ ، غير أن عالم نجيب محفوظ يتجاوز كل الكتب والدراسات ويطالب بالمزيد ، وهذا ما أمارسه الآن من عودة دائمة لاعماله أقرأها وأكتب عنها •

الله على أن ما يهمنى هنا هو محاولة البحث عن رؤية فكرية وفلسفية تنظيم عالمه ٠٠ ولقد وجدت بعد كثير من التأمل خلاصة هذه الرؤية في أبرز أعماله ٠٠ لنعدالى الثلاثية وبالذات الجزء الثالث السكرية لنقرأ هذه الرؤية على لسان أحمد عاكف الشيوعي ٠

ب يتأمل كمال عبد الجواد كلمات أحمد عاكف قائلا (قال لى أن الحياة عمل وزواج وواجب انساني ، وليست هذه المناسبة للحديث عن واجب الفرد تحق مهنته أو زوجه ،أما الواجب الانساني العام فهو الثورة الأبدية ، وماذاك الا العمل الدائب على تحقيق ادادة الحياة ممثلة في تطورها نحو الممثل الأعلى ) .

الله قال أحمد عاكف ( انى أؤمن بالحياة وبالناس ، وأرى نفسى ملزما باتباع مثلهم العليا مادمت اعتقد أنها الحق اذ النكوص عن ذلك جبن وهروب كما أرى نفسى ملزما بالثورة على مثلهم ما اعتقدت أنها باطل الد النكوص عن ذلك خيانة ، وهذا هو معنى الثورة الأبدية ) .

الم ويردد كمال عبد الجواد بينه وبين نفسه ( من المستحسن دائما أن يتأمل الانسان ما يراود نفسه من أحلام ، على ذلك فالتصوف هروب كما أن الايمان السلبى بالعلم هروب ، واذا فلابد من عمل ، ولابد للعمل من ايمان والمسألة هي كيف نخلق لانفسنا ايمانا جديدا بالحياة ) .

اما أخطر ما وجدناه من تكثيف لمشروع نجيب محفوظ الفكرى وبرنامجه السياسي فسنجده في برنامج بطله (جعفر الراوي) بطل روايته الفذة التي لم يهتم بها النقاد ٠٠ أقصد رواية (قلب الليل) ٠

★ ان نقطة الانطلاق في هذه الرواية ٠٠ هي الحياة الانسانية في شمولها مقدمة في صورة مصغرة للحياة المصرية التي تناثرت بطريقة قاسية الى ذرات متباعدة غير أنه صاغها وشكلها وأحالها الى لحظات درامية قصيرة تضج بالحركة الداخلية ٠

♦ وتحفل بالمأساة والملهاة ، وخلق عالما روائيا وسلسلة من المساهد الحية بطريقة درامية وصور فيها تمرد بطله النموذجي ( جعفر الراوي ) ضد يأسه ، ضد استغراقه في البلادة ، باختصار صور الدمار الداخلي والخارجي للشخصية الانسانية بفعل القوى الاجتماعية التي تحكم الحياة في مصر في مراحل تاريخية تعانى القلقلة واضطراب الانتقالات والتحدولات •

★ ويبقى أن نشير الى صياغة مكونات وثقافة ورؤى (جعفر الراوى) وأزمنه فى أنها تلخص وترمز وتستعيد نفس المكونات الفكرية النموذج مثقفى ورواد التنوير فى ثقافتنا الحديثة ، انها تستعيد ملامح ومؤثرات تكوينهم الأزهرى والتراثى والدينى ثم تجاوزهم الى ثقافة الآخر فى أوريبا ونقل وتمثل العلوم والآداب العصرية ، وطرح سؤال النهضة والتوفيق بين الدين والعلم والفلسفة ، كما جاء فى مقالات وأكده جعفر الراوى فى مجلة الفجر وكما جاء فى مشروعه الفكرى والسياسى .

★ انها استلهام أصيل لهموم ورسالة وعطاء نماذج رفاعة الطهطاوى ومحمد عبده ، وطه حسين ، ومصطفى عبد الرازق ، وهذا يعنى أصالة ابداع تجيب محفوظ فى فهم أصول وجذور المهمات الفكرية والثقافية التى ورثها فى هؤلاء الرواد ٠٠ انه هنا وفى صورة الفن ولغة الرمز والمجاز ويطرحها على قضاء العالم الروائي فى صورة معاصرة ٠

◄ والآن ما هي خلاصة المشروع الفكرى والسياسي لجعفر الراوي
 وهو قناع مشروع نجيب محفوظ ٠

الاقطاع حتى الشيوعية ، يعرض جعفر الراوى مشروعه الذي يقوم على

أسس ثلاثة ، أساس فلسفى ، مذهب اجتماعى ، أسلوب فى الحكم ، أما الأساس الفلسفى فمتروك لاجتهاد المريد ، له أن يعتنق المادية أو الروحية أو حتى الصوفية ، والأساس الاجتماعى شيوعى فى جوهره يقوم على الملكية العامة والغاء الملكية الخاصة والتوريث ، والمساواة الكاملة والغاء أى نوع للاستغلال ، وأن يكون مثله الأعلى فى التفاصيل ( من كل على قدر طاقته ولكل قدر حاجته ) أما أسلوب الحكم فديمقراطى يقوم على تعدد الأحزاب وفصل السلطات وضمان كافة الحريات ، عدا حرية الملكية والقيم الانسانية وبصفة عامة يمكن أن تقول أن نظامه هو الوريث الشرعى للاسلام والثورة الفرنسية والمثورة الشيوعية ،

الله المعلق المعلق المعلق المعلق المعلق المعلق المعلق المعلق المعلق وللانسانية وهو مصلوب على سريره ينزف دمه ، ويثبت أعظم اكتمال المثقف المصرى المستنبر الملتزم بالدفاع عن حقوق الشمعب والعقل والتقهم •

المجه والحياة لنجيب محفوظ ، والمسئولية لأصحاب الفتاوى المضللة فهم القتلة أساسا أولا وأخيرا ·

#### الفصل السادس

### لماذا لا يتذكر النقاد الا « زينب » ؟!

﴿ فَى ٨ ديسمبر عام ١٩٥٦ رحل الأديب والسياسي والمؤرخ دم محمه حسين هيكل ٠٠ وكما يحدث في كل عام تمر الذكرى في صمت مع أن د٠ محمه حسين هيكل واحد من جيل رواد أدبنا الحديث ٠٠ كما أنه واحد من السياسيين الليبراليين في تاريخ مصر المعاصرة وفي هذه المناسبة لدى اعتقاد ان أعبر عن تساؤل فكرى وثقافي وأدبي عربي وهو لماذا لم يأخذ الدكتور محمد حسين هيكل حقه من التقييم العلمي الرحب وتحديد مكانته ومساهماته في تطورنا الأدبي والثقافي ٠٠ فهو لا يقل في دورهالأدبي عن طه حسين والعقاد والمازني ٠

﴿ نادرا ما نجه دراسة نقدية واعية عن مساهمات هذا الكاتب المفكر وأثره في حياتنا الثقافية ، لقد بلغ من التسطح في فكرنا الا يذكر « هيكل » الا بالاقتران برواية « زينب » في حين أن الرجل أصدر عدة مؤلفات وتصنيفات قيمة •

★ وفى الاسلاميات ، فلقد احاط هيكل فى كتبه الثلاثة « حياة محمد » و « منزل الوحى » و « أبو بكر الصديق » بتاريخ وجوهر قضية الاسلام كدين سماوى وشريعة للمعاملات بين الله والانسان ، والمعاملات بين البشر فى كل شئون حياتهم اليومية وطريقة الحكم ، ورصد بعقلانية ظهور النبى محمد – صلى الله عليه وسلم – ونضاله وتأسيسه للدولة الاسلامية وذلك بمنظور ومنهج تاريخى علمى أثبت فيه وفى مواجهة المستشرقين وبعض مفكرى وكتاب الغرب ، قيمه ودلائله وسمو الاسلام ، والحضارة العربية التى كان أساسها فى أحكام القيمة الاخلاقية والسلوكية وتحقيق العدالة الانسانية على الارض •

المعربية عن حياة وفكر ودور « جاك روسو » وفى اعتقادى انه من أوائل العربية عن حياة وفكر ودور « العربية عن حياة وفكر ودور « ألداجع المركزة عن فكر عصر التنوير وترجمة دقيقة لحياة وفكر وأدب

ونظريات « جان جاك روسو » وأهميته في صياغة مفهوم العقد الاجتماعي بين الحاكم والمحكومين وهو من المبادى، الأولى للديمقراطية الليبرالية التي أرسى تقاليدها « جان جاك روسو » وفولتير ، وديدرو ومونيسكو ، وهم الذين بشروا بالثورة الفرنسية أول ثورة برجوازية « طبقة متوسطة » في التاريخ الحديث والتي غيرت خريطة العالم الطبيعية في القرن الثامن عشر كذلك سلط الضوء على أهمية وشجاعة « جان جاك روسو » في كتابه « الاعترافات ولعل صدق ومهارة ما كتبه « هيكل » عن اعترافات « روسو » قد أحدث صدى عند الكتاب والمفكرين العرب في تجاوز وتحطيم المفهوم الشيرقي والتقاليد لضرورة وأهمية الاعترافات والترجمات الذاتية ، وقد توالت على الفور سلسلة كتب ترجمة ذاتية في « الأيام » لطه حسين و « ابراهيم الكاتب » للمازني و « تربية سلامة موسى » و « زهرة العمر » لتوفيق الحكيم و « حياتي » لأحمد أمين و « قصة حياة » للطفي السيد و « قصة حياة تلم » لعباس العقاد »

بان « هيكل » في هذا الكتاب الذي صدر في الثلاثينيات بجانب مقالاته التي تحتاج لتجميع في جريدة السياسة ، قد ساهم في تطوير وتأصيل الفيكر العقلاني التنويري الذي ارسى بذوره رفاعة الطهطاون ومحمد عبده وقاسم أمين ، ولطفى السيد ، وطه حسين ، والعقاد ، ولقد غيرت هذه الأفكار من جمود التخلف والسلفية التي كانت سائدة في هذه الفترة من ركام تاريخ القهر والتعنت السياسي والاجتماعي •

وغربية ، وهو دراسات عقلانية تحليلية تاريخية لابرز الشخصيات عربية وغربية ، وهو دراسات عقلانية تحليلية تاريخية لابرز الشخصيات المصرية العربية والغربية ، في الفكر والفن والسياسة ، ونذكر منها على سبيل المثال « مصطفى كامل » الذي صوره من خلال دراسة السمات الشخصية والعقلانية والنفسية « لقاسم أمين » وأورد فيها مذكرات قاسم أمين ، عن جنازة مصطفى كامل وكيف خفق قلب الأمة ساعة وداع الزعيم الشاب باعث الروح القومية والوطنية مصطفى كامل ، هذا وبالكتاب دراسات شيقة عن اسماعيل باشا ، ونوبار • • وبتهوفن وشلى • • الخ •

أما جانب الأدب عند د محمد حسين هيكل وهو ما يستحق التأمل والدراسة لأنه على ندرة كتاباته الأدبية فالواضح ان تكون بالثقافة والفن الفرنسي ، ودرس وتأمل وتأثر بمذهب الرومانسية عند اعلامه الكبار روسو وفيكتور هوجو وآخرين ثم انه وهو يطلب العلم في باريس وسويسرا أحس بالحنيين الى أصوله الريفية المصرية ، فعبر عنها في رواية « زينب » تلك الرواية الوصفية الرومانسية الحزينة التي يعتقد غالب المؤرخين للرواية المصرية العربية انها الرواية الأولى التي تحققت فيها

الشروط الأولية لسمات فن الرواية ٠٠ فهى بداية فجر الرواية العربية ، والغريب ان « هيكل » عندما طبع الرواية فى العشرينات من هذا القرن كان يعمل بالمحاماة والسياسة ولم يكن الأدب وكتابة الرواية بالذات من الأعمال المحترمة فى نظر أهل الثروة والجاه فى مصر التى غيرت معالمها اختلاط الجنسيات التركية والشركسية مع الطبقة المصرية المالكة للأرض والنفوذ لذلك رجعنا لأول طبعة لرواية « زينب » فوجدنا على الغلاف « زينب » مذكرات فلاح مصرى وبعد ان استعاد المنفلوطي والعقاد وطه حسين للأدب مكانته طبع هيكل « الرواية ووضع عليها اسمه » ، ولقد تحولت الرواية الى فيلم سينمائي صامت ثم ناطق ولاقى قبولا جماهيريا واسعا ٠٠ مما يدل على انها مست عصب وجدان الشعب المصرى وتوجد لهيكل بعض أعمال آدبية ابداعية منها « مكذا خلقت » وكتاب « ولدى » الحزين الذي تختلط فيه نغمة الرثاء والرحلة لنسيان فقدان الابن ٠٠ انها قطعة أدبية فريدة من النفس الانسانية ٠

لم أما الكتاب الذى لا أجد تفسيرا لصمت النقاد ومؤرخى الأدب عنه فهو كتاب « ثورة الأدب » وهو عدة فصول وبحوث ودراسات ذكية موسعة عن ضرورة أدب قومى للشخصية المصرية العربية ورؤيتها للواقع والحياة ٠٠ ان « هيكل » كان يحاول التلمس النظرى لضرورة حل مشكنة الذاتية القومية في الأدب المصرى بعد اشتعال الثورة الوطنية في سمنة ١٩١٩ ويعتبر الكتاب مشاركة في تقديم مفهوم حديث للأدب والنقد في مصر ٠٠ بجانب كتاب « الديوان » للعقاد والمازني في تأصيل مفاهيم الأدب والنقد والنقد كذلك كتب طه حسين وأحمد أمين ٠

النسيان لهيكل كتاب هساعات في زوايا النسيان لهيكل كتاب هساعات في أوقات الفراغ » وساعات أوقات الفراغ لرجل مثل « محمد حسين هيكل » هي التي يقضيها في رحاب صمت المكتبة يطالع المراجع العالمية وكتب التراث ، ويكتب ملاحظاته ونتأمل مسائل الحلكي والدستور ، والثورة ، وتراث الشخصية المصرية العربية ، وقضايا الأصالة والمعاصرة ، ولعل الدليل على حيوية وثقافة وذوق هيكل ان يكتب ستة مقالات بمناسبة وفاة الكاتب الفرنسي الكبير « أناتول فرانس » فنجد هيكل » يقوم بمهمة الكاتب والناقد المثقف والمعلم والمعرف يشواشيخ الكتاب الماصرين في أوربا ، مما يدل على متابعته اليقظة للغرب العالمي والكتاب الماصرين في أوربا ، مما يدل على متابعته اليقظة للغرب العالمي والكتاب الماصرين في أوربا ، مما يدل على متابعته اليقظة للغرب العالمي والكتاب الماصرين في أوربا ، مما يدل على متابعته اليقظة للغرب العالمي والكتاب الماصرين في أوربا ، مما يدل على متابعته اليقظة للغرب العالمي والكتاب الماصرين في أوربا ، مما يدل على متابعته اليقظة للغرب العالمي والكتاب الماسية وفاة الكتاب الماسية وفاة الكتاب العالم والمعرب العالم والمعرب والناقد والمعلم والمعرب العالم والمعرب العالم والمعرب العالم والمعرب والناقد والمعلم والمعرب العالم والمعرب العالم والمعرب العالم والمعرب والناقد والمعرب والمعرب العالم والمعرب العالم والمعرب العالم والمعرب والناقد والمعرب والمعرب العالم والمعرب والمعرب المعرب العالم والمعرب و

لل لكل ذلك ادعو للاحتفال على أوسع نطاق بذكرى د. محمد حسين هيكل لكى نعرف تراث روادنا العظام في التنوير والثقافة الديمقراطية ، فما احوج الذاكرة القومية لذكراهم في هذه الأيام القلقة المهددة بالارهاب .

## الفصسل السسادس

# فى الذكرى العشرين لرحيله عبد الحميد جودة السعار مؤلف: محمد رسول الله (صلى الله عليه وسلم) والذين معسه

★ هكذا شاءت الصدفة ان تتزامن الذكرى العشرون لرحيل الكاتب الاسلامى عبد الحميد جودة السحار مع قدوم شهر رمضان المبارك ٠٠ هى صدفة فى محلها بالطبع ان يحتفل معنا رمضان بذكرى أديب كرس جل موهبته فى الرواية والأدب لخدمة الاسلام وابراز معانى وأسماء رائعة فى التاريخ الاسلامى ولعل كتبه فى التراجم الاسلامية وملحمته التاريخية (محمد رسول الله والذين معه) تؤكد ان السحار كان أديبا اسلاميا من الطراز الأول ٠٠ هكذا نفاجاً بعشرين عاما مرت على رحيل الأديب الكبير ونفاجاً أكثر بأن ذكرى هذا الرائد تمر مرور السكرام مهملة منكورة متجاهلة ٠٠ فما التفت واحد الى الجهد والابداع الوفير الذى قدمه رجل ينتسب الى جيل نجيب محفوظ والشرقاوى ومحمد عبد الحليم عبد الله ويوسف السباعى واحسان عبد القدوس وسعد مكاوى ومحمود البدوى وغيرهم من عمالقة الأدب العربى ٠٠

الله ولا أعرف في تاريخنا الأدبى أديبا عانى في حياته وبعد موته من الممال وتقصير مثل عبد الحميد جودة السحاد •

الصدمت النقدية التي ظلمته وظلمت الناجه الضخم وجعلته في الطل ·

بر فأيا كان الأمر فعبد الحميد جودة السحار في اعتقادى كان موهبة روائية مغرمة بالكليات ، وبتيار الحياة العريضة ، تحلم بالاتصال في الزمن وبالابعاد الاسطورية لحياة البشر في الزمن الأول ، تغيب في خدر الروحانية ، رغم حسها الشهواني ، وقدراتها العملية ، وذكائها المصرى

القح النابع من تربة الأحياء الشميمية العريقة ، في أصالتها وسعرها الديني ، مجتمع تحار الصناديقية والحسين ، والشوارع الضيقة لحي غمرة حيث ما بنات اليهود ما يلتقي بهن في شبابه الجنس والدين ، الخيال والواقع العيني ، النفعي ، الشهوة والتطهر هي ثنائية التكوين النفسي ، الذي شكل موهبة (السحار) وابداعه ، ولم يكن من السهل الوصول الى قراءة داخله وأفكاره ما فهو من النوع الذكي الساخر ٠٠ البسييط المتواضع ما الا بعد مصاحبته وبالذات مع رحلة عمر مشتركة مع كاتب المتواضع ما الا بعد مصاحبته وبالذات مع رحلة عمر مشتركة مع كاتب قلعل الاعتراف هنا واحب بان فهمي واحساسي الذي أقدمه هو ثمرة صحبة فلعل الاعتراف هنا واحب بان فهمي واحساسي الذي أقدمه هو ثمرة صحبة عمرها سنوات لكليهما لم أشبع منها ، لاني اكتسبت عبرها جديدا كل عمرها سنوات لكليهما لم أشبع منها ، لاني اكتسبت عبرها جديدا كل يوم ٠٠ جديدا يتعلق بسحر الحياة والفن والحكمة والسلوك الأخلاقي لأبرز كاتبين من كتاب البرجوازية الصغيرة ، ومن أبناء مدينتنا العتيدة القساه، ق ٠

لل ان نظرة كلية في مستوى الانطباع لأعمال عبد الحميد جودة السحار في الرواية تبعدها تتوزع بين الرواية الواقعية الوصفية المستوفية الشروط التي تغوض في واقع وتفاصيل الحياة الشعبية في المدينة ونقدم نماذج انسانية من مجتمع التجار والموظفين والحرفيين والصعاليك غير ان السحار كان يهتم بالبعد والحس الديني الأخلاقي في رسم شخصياته ويكتفي بوصف الملامح والسمات الخارجية دون تغلغل في النفوس والخبايا و وهم يهتم بالمحدوته والحبكة ويمكن اعتبار منهجه الروائي هو المنهج التقليدي في رسم الشخصية وتقديم الحدث وهو يغالي في الوصف المنهج التعبيرية ولعل أبرز روايات هذا النوع هي روايات ، في قافلة الزمان ، الشارع الجديد ، المستنقع ، الحصاد ، السمول في قافلة الزمان ، الشارع الجديد ، المستنقع ، الحصاد ، السمول البيض ، أم العروسة ثم هناك نوع آخر من الرواية التاريخية التي تناقش هموم الحاضر من خلال بعث روح وجوهر أحداث التاريخ ولعل أبرز هذا النوع من روايات السحار هي روايات – أبناء أبي بكر الصديق ، أميرة الرطبة ، قلعة الأبطال ،

المسادر مجموعة كتب فى فن التراجم والسير أبرزها ، أحمس بطل الاستقلال ، أبو ذر الغفارى ، بلال مؤذن الرسول ، سعد ابن أبى وقاص ، حياة الحسين ، وهو ينهج فى ترجمته الى جمع أكبر قدر من المعلومات التاريخية عن الشخصية التى يترجم لها مع ابراز صفاتها الانسانية ويتخذ منها اداة للكشف عن عظمة التاريخ الاسلامى والميثولوجيا الاسلامية ٠٠ فالسحار كاتب اسلامى أولا وأخيرا ٠٠

للحمة التاريخية الدينية (محمد رسول الله والذين معه ) وهي مكونة من عشرين جزءا تبدأ بابراهيم أبو الأنبياء وتنتهي بوفاة الرسول •

به تحكى قصة الاسلام منذ أيام الخليل الى أن لحق محمد رسول الله (صلى الله عليه وسلم) بالرفيق الأعلى ، وقد كتب المؤلف الحقائق التاريخية في أسلوب روائي وسرد بنائي قصصى ٠٠ وفي هذه الملحمة يستقصى السحار تاريخ العرب قبل الاسلام ، وكتب لأول مرة تاريخ العرب ما بين ابراهيم ونشأة العدنانيين ، معتمدا على ما كشفت عنه الحفريات الاخيرة في بلاد العراق وسورية وأرض العرب وهي حقبة لم يتعرض لها الاخباريون ولا المؤرخون الاسلاميون ، ويفسر الكاتب التاريخ تفسيرا روحيا من خلال سرد الحقائق التاريخية ٠

★ والواقع أن الرؤية الغارقة في المثالية قد جعلت السحار يتجنى ويتعسف في استخراج واستنطاق أحداث التاريخ بحيث يقدم من وجهة نظر واحدية الجانب تخونها الموضوعية ، وتثير تساؤلا عن الصدق

★ وأعود هنا لحــوار اجريته معه قبل رحيله بعاملين بمجــلة روز اليوسف وقد سألته ٠٠٠ عن هذه المحاولة الروائية التاريخية في صياغة سيرة البشرية من وجهة نظر التوحيد ٠

★ فقال السحار: أنا أرى ١٠٠ إن الاسلام يتضمن النظرة الشاملة الانسانية ١٠٠ وكلما خرجت إلى العالم تأكد النهائية الاحساس ١٠٠ الذي بشر به الاسلام ١٠٠ وأنا أعتقد أن كل الأديان تدءو إلى ان تسلم وجهك لله ١٠٠ وهذا هو نعنى الاسلام حتى قبل ظهور محمد ١٠٠ وأنا لا أؤمن بما يقال عن تطور في الأديان ١٠٠ لأن معنى ذلك أن الله من خلق الانسان ونفسير تتابع الرسل ١٠٠ هو أن الأمد يطول على الناس فتنشأ الأساطير وتفسير تتابع الرسل ١٠٠ هو أن الأمد يطول على الناس فتنشأ الأساطير وتفسيد القلوب ١٠٠ فيرسل الله رسولا ١٠٠ ليعيد التوحيد ولقد صنعت السيرة بطريقة روائية اقتضت تعديلات في كثير من الوقائع التاريخية واختلافات مع المفسرين وتسليم بعضهم بما جاء في التوراة ١٠٠٠

م وكان يمكن (للسحار) ان يظل يعدد انجازاته ومقوماته ٠٠ وهي تحتاج الى حوار خاص لا سيما ان خلافات كثيرة قامت بيني وبينه حول مسائل في فهم قضايا التاريخ وفلسيفته وحركاته واستخداماته الفنية الروائية وحول رؤيته المثالية لقصة البشرية ٠٠ واعترف هنا اني وجدت صعوبة ومعاناة في فهم اضافته المحدودة الخاصة كروائي يستخدم مادة التاريخ ٠٠٠ في ضوء انجاز الرواية التاريخية في أوربا ٠٠ عند

10年7月

أبرز أعلامها والترسكوت ٠٠٠ كذلك في مقارنة للرواية التاريخية عند جورجي زيدان ومحمد فريد أبو حديد وأعمال نجيب محفوظ الأولى كفاح طيبة وعبث الأقدار ورادوبيس ان كل هذه التيارات في استخدام التاريخ لا تعتمد على بعث التاريخ القديم كديكور وثباب ومناظر ووقائع بل في استنطاق أحداثه ورؤاه من خلال رؤية العصر وموقف الكاتب من قضايا وهموم شعبه وعصره ٠

★ ويبقى أن نناقش الجانب العملى من شخصية وحياة عبد الحميد جودة السحار كذلك تكوينه الفكرى والأدبى لما يؤدى هذا من انعكاس تحديد لمستوى ابداعه الروائي ٠

بعريقة من التجار بجانب أن تعلمه وثقافته الرئيسية تجارية فهو خريج عريقة من التجار بجانب أن تعلمه وثقافته الرئيسية تجارية فهو خريج كلية التجارة ٠٠ وقد ارتبط بعلاقة مع عضو قيادة الثور الطيار حسن ابراهيم مما أتاح له الفرصة للعمل فى المؤسسة الاقتصادية التى اقامتها المدولة عقب صدور قوانين التمصير والتأميم فى أعقاب عدوان ٥٦ وقفز بسرعة لتولى عدة مناصب هامة فى القطاع العام أبرزها رئاسة مؤسسة الحراريات ومؤسسة السينما ٠٠٠ لقد كان السحار متكالبا على الحضور العملى فى الوظائف العليا ٠٠ وهذا أثر على امكانياته فى التكوين ومنابعه المجديدة فى الأدب والقومية والمحلية والعالمية وفى تطوير أدواته التعبيرية فالرواية كما كان يعرفها فى القرن الثامن عشر تطورت فى الرؤية والبناء تطورات حاسمة فى القرن العشرين ومن

لكل هذا ربما يفسر صمت النقد وتجاهله لأعماله ٠٠ ورغم ذلك فهناك أعمال له كانت تبشر ببداية واعدة لعل أبرزها روايات (في قافلة الزمان) وهي من الروايات الأولى التي اكتشفت رواية الأجيال كذلك رواية (الشمارع الجديد) فهي رواية واقعية اجتماعية تصور وتجسد بحيوية وعذوبة حس ونبض الحياة الشعبية المصرية ٠

﴿ وحتى لا نتهم بالظلم في سيرة عبد الحميد جودة السحار في اشارتنا لموقفه وقدراته العملية تشير الا انه كان من الذكاء التجارى في احساسه بأهمية كتابات نجيب محفوظ الأولى في الأربعينات كذلك أحمد باكثير وعادل كامل ، وأمين مخلوف فأنشأ لجنة النشر للجامعيين لحل أزسة النشر ٠

لل وأخيرا فيجب أن نشير أن مؤسسة السينما في السبعينات تحت رئاسته كانت في عصرها الذهبي واستكملت مشروعات نجيب محفوظ الذي كان يسبق السحار في رئاستها في أخراج عدد هام من الأفلام المصرية ذات المستوى الرفيع .

لقد حاولت أن أساهم في احياء ذكرى هذا الكاتب الذي عرفته عن قرب كانسان مصرى طيب ومسالم ومحب للخير .

# القصال الثامن

# في ذكرى استشهاده وقفة مع الروائي يوسف السباعي

الشهر تمر في صمت كعادة ذاكرتنا الثقافية والأدبية ذكرى استشهاد الروائي يوسف السباعي في قبرص •

والآن وانا أحاول أن أنسج الغيط الأول في كتاباتي عن يوسف السباعي أجد نوعا من الحيرة ٠٠ فلقد كانت في خلافاتي وخلافات جيلي العديدة على هيمئة الرجل ونفوذه الذي استمده من ثورة يوليو ٥٢ كاديب وضابط في نفس الوقت ورجل للنظام في الهيمئة على نوعية التنظيرمات والنشاطات الأدبية وفي صدامه الحاد مع كل من يختلف معه في الرأى والرؤية الفكرية والأدبية خاصة من نقاد الأدب ، ادت الي صمت النقاد عن متابعة ودراسسة أعماله بخلاف نجيب محفوظ وعبد الرحمن الشرقاوي مما شكل مرارة وحساسية الديه يعرفها من اقترب منه:

★ غير انى عندما التقيت به وجدت الرجل يتميز بخصائص أخلاقية فيها من السهامة والانضباط والرغبة فى العمل وقدرا كبيرا من الجدية والتواضع وأحب أن أسجل هنا قصة لقائى به واجرائى حوارا طويلا معه نشر فى مجلة روز اليوسف عام ١٩٧٢، فقد كنت أعمل فى مجلة روز اليوسف واجريت عدة حوارات مع نجيب محفوظ وتوفيق الحكيم، ويوسف ادريس، وعبد الحميد جودة السحار ١٠ الخ وكان يرأس مؤسسة وتحرير روز اليوسف صديقى الكبير عبد الرحمن الشرقاوى واستدعانى واستفسر منى لماذا اتجاهل وأهمل عمل حوار مع يوسف السباعى وحكيت خلافاتى مع توجيهات الرجل وأدبه ١٠ فاقنعنى أن اجرى الحوار وأواجه يوسف السباعى بهذه الخلافات فاتصلت به تليفونيا ١٠ وكان رئيسا لمؤسسة دار الهلال فوجدت على الفور منه ترحيبا دافئا باجراء الحوار معه وأكد لى انه يتابع باهتمام كتاباتى ويريد أن يلتقى بى ١٠

الله من صباح أحد أيام شمهر التالي من صباح أحد أيام شمهر أكتوبر ١٩٧٢ ·

ملح ووجدت نفسي قبل لقائه في مشكلة ، فلم أكن قرأت له الا ست روايات من انتاجه الغزير ·

به صحيح اننا قرأنا يوسف السباعى فى الفترة التى قرأنا فيها نجيب محفوظ واحسان عبد القدوس ، وعبد الحليم عبد الله وعبد الحميد جودة السحار وعبد الرحمن الشرقاوى ويحيى حقى وفتحى غانم ٠٠ الخ غير اننا كلما اقتربنا من النضج وتذوق فن الرواية بدأ يتسساقط من اهتمامنا كثير من هذه الأسماء ، وبقى ٠٠ نجيب محفوظ ويحيى حقى والشرقاوى ٠٠ يخاطبون حساسيتنا وذوقنا وعقلنا ٠٠ ويفتحون لنا مجالات رحبة للفن والحياة ٠

لذلك وبعد ترحيبه بى قلت له انى لم أقرأ لك الا الأعمال التالية وعددتها له ، وأنا احتاج الى بقية الأعمال ٠٠ فكتب لى خطابا على الفور الى مكتبة الخانكي التي تصدر أعماله وأمرها فيه باعطائي كل أعماله ، ومازلت احتفظ بهذا الخطاب التاريخي حتى الآن ، كذكرى من يوسف السباعي ٠

وفي البداية سنحاول أن نحدد مفهوم فن الرواية عند يوسف السباعي ان مفهومها عنده ، هو كونها عرضا لمرحلة من الحياة فكل ما بها من علاقات متشابكة ، وبكل ما تحتويه من أحاسيس وانفعالات واختلاف في الأشخاص ، وفي المكان بحيث تكاد تشمل تاريخ فرد ان لم يكن جزءا من تاريخ بلد ٠٠ بكل ما يحيطه من علاقات بشرية أو أسرية أو وطنية وقومية ، وعالمية ، ومفهوم يوسف السباعي هذا هو جزء من مفهومه للأدب بصفة عامة ، فهو في ظنه تعبير صادق عن انفعال لانسان يحيا في محتمع ويتصل به ، ويتشابك في علاقات متعددة مع أفراده ، وهذا التعبير له قدرة على التأثير في الغير الى أفضل مع الوقت ، وبطريقة غير متعسفة وغير مقصودة ؟ وسحر الرواية كشكل أدبي نابع من احساس القارىء أو الانسان بوجوده في هذا الشكل ، بكل الأمة ومتاعبه وأثامه ، احساس ينبع من بعض ، أو جانب من مجتمع هذه هي عيوبه ، بصفة عامة وانه ليس شاذا بين الأفراد ، وان ضعفه وذنوبه هي جانب من الذنوب العامة ، ليس شاذا بين الأفراد ، وان ضعفه وذنوبه هي جانب من الذنوب العامة ، وجانب آخر ينصب في رغبته وثورته في التغيير .

بر أن هذا المفهوم للرواية عند يوسف السباعي يؤدي بنا إلى تأمل أعماله ككل فهي نزعة واقعية تسميلية تدور معظم وقائعها في الحياة الشعبية للأحياء العربقة في مصر وتنحت شخصياتها من هذه البيئة ويقدمها

يوسف السباعى برصد ميكرسكوبي فهو يوغل في التفصيلات الدقيقة ويعتنى بوصف المكان والجو ومالوف العادات ·

الم والبناء الفنى للرواية عند \_ يوسف السباعى \_ ينحو نحو أسلوب الرواية الواقعية التسجيلية المستوفية الشروط التى تهتم بالوصف والحدوتة والحبكة والبداية والوسط والنهاية ورسم النماذج والشخصيات والمهقدة والبناء « تقليدى » لا يتجاوز مفاهيم الرواية في القرن الثامن عشر ويخلو من البعد الفلسفى والفكرى .

﴿ فَى رواية المرحلة الأولى ، وبالذات « انى راحلة » ، « بين الأطلال » و « فديتك يا ليلى » اهتمام بالمسكلات الأخلاقية والعاطفية للفتاة المصرية ، فى مرحلة صدام بقايا القيم الاقطاعية مع ميلاد القيم الجدبدة للطبقة المتوسطة وبرغم تمرد الفتاة فى هذه الأعمال الا انها تنهزم فى النهـاية ٠

السباعي عبر حواري مع يوسف السباعي المطلب من الموة فكرة الموت عليه وعلى بعض أعماله .

لله لذلك عندما سألته: برغم سيادة روح السخرية والتفاؤل في كثير من أعمالكم الا في طلال الموت الفجائي والتآكل والرضوخ لقوى المجهول يظلل معظمها ، ولعل كلا من روايات « اني راحلة » و « نحن لا نزرع الشوك » ، و « السقامات » • • تؤكد ان ثمة رؤية خاصة لك عن الموت حاولت تحسيدها في السرد الروائي ؟

وت المناه المناه المناه السباعي المناه المناه المناه المنه الموت كان الموت المنه المرابعة عشرة ، ولقد أحسست ساعتها وكما عبرت في « السقامات » ان هذا هو الأصل في الحياة ، واننا بشكل أو بآخر سننتهي الى قبر مظلم مجهول ، وحتى في شبابي ، عندما رحت ابني مقبرة وجلت نفسي اهبط الى جوفها ٠٠ في احساس باللامبالاة وانا أحاول أن أقف في جوف القبر على قدمين ٠٠ وأرى الضوء من خلاله لاقنع نفسي الهمجرد حجرة ٠٠ وهمست للحارس وانا أخرج « لنا عودة » والغريب اني مجرد حجرة ٠٠ وهمست للحارس وانا أخرج « لنا عودة » والغريب اني وجلت كلبة واقفة بجانب القبر لم ترغب في الذهاب وعلى لسانها حكيت قصتى بنفس الأسم ان احساسي بالموت كذلك احسماس دائم ولم يعد احساس خوف أو تسليم بواقع بل احساس بواقع منفذ ، فمشكلة الإنسان بعد ان يؤدي رسالته لا تصبح خوف الموت ٠٠ بل تصبح كيف يموت في معدو ٠٠ و بلا متاعب ٠٠ فبعد عدة سنين يقضيها المر في أخذ حقوقه في الحياة من متع وتأدية واجب ٠٠ لا يبقي عليه الا ان بقي جسماده من الأمراض ٠٠ فبعد ان يفقد قدرته على الاستمتاع بالشهوات ، ولعلها الأمراض ٠٠ فبعد ان يفقد قدرته على الاستمتاع بالشهوات ، ولعلها الأمراض ٠٠ فبعد ان يفقد قدرته على الاستمتاع بالشهوات ، ولعلها الأمراض ٠٠ فبعد ان يفقد قدرته على الاستمتاع بالشهوات ، ولعلها الأمراض ٠٠ فبعد ان يفقد قدرته على الاستمتاع بالشهوات ، ولعلها الأمراض ٠٠ فبعد ان يفقد قدرته على الاستمتاع بالشهوات ، ولعلها

مسألة هازلة أن يجهد الانسان نفسه من أجل أن يطيل أيامها تفضى به الى الموت ، ولكن أعجب ما في الحياة هو أن شيئا ما يجعلنا نصر عليها ٠٠ رغم كل المنطق السليم الذي وصفتها به ٠

الرهافة جملته بي وسف السماعي حدا من الرهافة جملته يتنبأ بالكان الذي مات فيه وهي جزيرة قبرص .

#### ﴿ فعندما سألته في آخر الحوار ٠٠ ماذا يكتب الآن ؟

- قال: وكأنه يقرأ المستقبل « أنا أحلم بكتابة رواية نبتت فكرتها وأنا استعرض مع « مكاريوس » في قبرص طابورا عسكريا ، لقه تخيلت جزيرة اجتمعت فيها كل الجيوش في العالم ، ثم فجأة بلعها المحيط وعاش العالم في سلام وحب ، بلا حدود وأطماع ، ثم فجأة ظهرت حكومات جديدة وعادت تحشد جيوشها للعدوان ان ذلك ربما يتم في سيرك عالمي وعبر حوار بين الأحفاد والجدود •

ب ولقد كتب طه حسين عن كل من روايتى « انى راحه ، و « رد قلبى » • فانت و « رد قلبى » قال فى معرض تحليله لرواية « رد قلبى » • فانت واجد فى هذه الرواية حين تقرأ ألوانا كثيرة مختلفة من تصوير الحياة المصرية فى ربع القرن الأخير ، نجد فيها السياسة وتجد فيها الاسراف فى البؤس والاسراف فى هذا التفاوت ، لا بين أبناء الوطن الواحد ولا بين أبناء المدينة الواحدة ، بل بين أبناء الحى الواحد أو الجزء الضئيل من هذا الحى ، فهذا القصر الضخم الفخم الذى تسرف الأيام على أهله بما تتيح لهم من النعيم ، وهذا البيت الصغير الحقير الذى تسرف تسرف الأيام على أهله بما تصب عليهم من الفقر والشهاء والحرمان ، وبما نذكر فى قلوبهم على رغم ذلك من الألم والطموح •

الشيخصيات تقدم من الخارج دون تعمق في البعد النفسي والفكرى انها أشبه بالسيناريو السينمائي دون أحكام في البناء والمعمار الروائي كما نراه في أروع أحواله عند نجيب محفوظ ٠٠ لذلك فقد كانت روايته صالحة للتحول الى فيلم سينمائي ٠٠ لذلك فلن يبقى من أعماله الا القليل ٠٠

السباعي المثقفين فقد اقدم على عملين ضد حرية الرأى ، فطرد وهو وزير للثقافة والاعلام هيئة مجلة « الكاتب » هذه المجلة الهامة في تاريخ ثقافتنا وكانت تقدم رؤية قومية تقدمية ، كذلك أغلق مجلة الطليعة اليسارية وهو رئيس لمؤسسة الأهرام وهو الأمر الذي رفضه احسان عبد القدوس وهو رئيس لمؤسسة الأهرام ٠٠ وهذه الاعمال أدت الى استياء المثقفين ٠

لقد كان رحمه الله لا يفصل بين وضعه كمسئول وبين كراهيته للفكر التقدمي ومواقف النقاد من أعماله •

to be book of the

## رحيل الأب الروحى لجيل الستينات وأحزان (معب)

العنى بكل الحزن والأسى والاحسساس باليتم والفجيعة لحيل الستينات أباهم الروحى ، الفارس النبيل ، الكاتب الفنان الانسسان عبد الفتاح الجمل .

الراقبة أتيح لأبناء هذا الجيل نشر ابداعاتهم في ملحق جريدة المساء في الواخر الستينات ، بعد أن كانوا منفين ومهاجرين في صحف ومجلات بيروت ، ولقد كنت واحدا منهم \*

لله لقد كان الراحل عبد الفتاح الجمل نوذجا للمثقف الوطنى التقدمي المسئول الذي يشعر ويؤمن أن ثمة تحولات وتعديلات جذرية في الرؤية الفكرية والجمالية تولد في عتامة واضطراب وقلق ظروف نكسة يونيو ٦٧ والتي اغتالت المشروع الناصري الوطني للنهضة ٠٠٠ وأن جيلا أدبيا جديدة يشتى طريقه باصرار ليحطم الأوثان الفكرية والأدبية التي أفلست رؤيتها وعقمت حساسيتها الابداعية وتخلفت عن قدرات التعبير عن تغيرات الواقع المصرى كجزء من اللوحة العريضة لعالمنا المعاصر ٠

بر وما من مبدع أو ناقد أو باحث أو فنان من جيل الستينات الا ومو مدين لرحابة صدر وتشجيع - عبد الفتاح الحمل - والذي ضحى بموهبته وابداعه من أجل هذه الرسالة النبيلة •

به فبحانب هذا الدور الجوهرى في الريادة والقيادة فقد كان عبد الفتاح الجمل كاتب وفنان عريق يملك أسلوبا ساخرا نابع من ثقافته الرفيعة وحسه الشعبى التراثي وقدرته على تشكيل اللغة العربية ومفرداتها ودلالاتها في أداء من التخيل والمجاز ، والرمز ، جعلت من ابداعه الروائي رغم ندرته ابداعا فائق الحيوية والتميز والخصيوبة بالحياة والبهجة والفرح .

ولقد كانت قرية (محب) على أطراف مدينتي دمياط وفراسكور عشقه ووجده الصوفى ، ونبع أصالته وأحلامه وانكساراته وأساطيره وتجلياته ، خلدها بشموخ وكبريا وبغنائية شاعرية مكثفة ، في السبرة الروائية الملحمية الشعبية متعددة الأصوات والرؤى والتي سجل وأرخ فيها خصوصية وعبقرية شخصيتها بتاريخها العريق ، وجغرافيتها وتضاربها وعمائرها ونخيلها ونيلها وبحرتها ولسكانها من بشر وطير وحشرات ، وبمثلها وقيمها ومعتقداتها الدينية والوثنية والفلكلورية وتأثرها بتعقد منحنيات السياق التاريخي

لقد كشف عبد الفتاح الجمل على هذه الرواية ١٠ المتقنة البناء العذبة الروح كشف عن قدرات المؤرخ واللغوى والشاعر والراوى والحكاء الشعبي، نبت الأرض والنيل وكبرياء النخيل ، وصمت الصحراء وندى الفجر على سطح بحرة المنزلة .

ان هذا النص الروائي ( محب ) محاولة للتصدى لوثنية وهيمنة المدنية التي زحفت بأظلاف قطعانها والتهمت في معدتها الزلط من قرية ( محب ) الايقاع والملامح والنفس والنكهة .

لذلك فالنهج الروائى والتعبير الأسلوبى يجمع بين التاريخ والحدوته والصورة ، والمشهد المتخيل ، وتقديم ورسم نماذج القرية من الذرات وعلية القوم وأيضا المخموديين المسحوقيين فى قاع السلم الطبقى للقرية من وأيضا الطرائف والمواقف والوقائع الحافلة بالدهشة والتهكم والسخوية المرة ذات الحس الانسانى ،

به انها محاولة طموحة لاعادة خلق صورة اجمالية لكلية حياة القرية في تحولاتها وصخبها وعنفها في شكل الملهاة والماساة حيث صراع الرغبات والمصائر وتعارضها وتصادمها .

﴿ ولنقرأ مدخل الرواية الساخرة تعت عنوان (سيرة محب) (حدثوا في رواية متواترة ٠٠ أن (مصر) كانت تتفتح في شماليها الأقصى ، وقيل تحسن وتتفقد الأحوال ، وتتعرف الى خلق الليل والنهار ، وقيل وهو الأرجح ٠٠ تمشى رجليها وقد خدرتا من طول خلود ٠

كانت تعقد يديها من خلف على عجزها ، وقد حباها الله في ذلك الزمان المريز ، سياقين في طول ترعتي النيل ٠٠ حتى كناها القدامي أم خطيوة ٠٠

وبينما كانت تهجع على ضغة النيل قرب دمياط كما يهجع الجمل اذ شرقت والراجع أن أحدا قد جاب في سيرتها ، فعطست ومسحت بوزها بكمها وهي تتشهد ، وبأصول ابهامها مسحت عينها التي دمعت وتلفتت

حولها ، فلما لم نجد من يقول ( يرحمك الله ) شمخت جانحة الى اليمين ، رافعة ابهامها الأيسر ، تضغط به منخورها الأيسر تسده ، وفمها تطبخه ، وبعزم أمها وأبيها تتفتح ، وكالصاروخ يرتفع بربورها ٠٠ بربور مصر العزيز الى أعلى علين ٠

وعلى بعد كيلو متر وكسور من مجرى النيل ، وكان هذا قديما معيبار فتوة ـ انحط البربور ـ ومن يومها لم يتزحزح ـ فى نقطة لم يكن ـ لها أدنى اعتبار على خريطة مصر ، ولعل السبب فى كثرة أشجار المحيط العظيم \_ هذا أصلى وفصلى \_ أنا قرية محب \_ وأصل الفتى ما قد حصـل .

أى نعم بربور ، الا أنه بربور مصر •

شعبى كسالى ، تنابله ، كالمساطيل ، يتكلمون بالكماشة ، يعملون عقولهم الصغيرة كسلا لا تباهة ، أكثر مما يعملون سواعدهم •

يصيدون السمك بالجوابى ٠٠ يلقون بها فى طريق التيار ، معترضة طريق السمك ٠٠ وكل صباح يعسونها ، بلا نزول الى الماء أو بلل أو طعم أو هدة حيل ٠٠ ويصيدون الطير بالمخيط ٠٠٠

يتوقون للجنة لسببين : ليكونوا لجهاهم الكسالى « متكثين على الأرائك » ، ثم لأن ( قطوفها دانية ) أفواههم تتعامل معها بلا وساطة «ن رجل يتحرك أو يد تمتد .

لقد وصل نابليون بجنوده الى ساحتى ، وجه رجالى يصطفون فى الغيط بالقلل المندات خارج مناسجهم ، فافتر شعره ، ومضى بجنوده رأسا الى دمياط الشعر ٠

وليت رجالي ما فعلوا اذن لكان لشأني شعور أهل قرية الشعراء وزرقة عيونهن ولما بارت بنت من بناتي ٠

باختصار أنا واحدة من آلاف القرى التي تلتزم الوقوف على ضفاف مجرى المياه ، والقرية عادة ما تنشغل باعتبارها من مقام هذا المجرى ناسى بساطهم أحمدى ، وتفوسهم حلوة ، من نزير الغيطان يأكلون ويشربون ، ويغسلون ، والسبب أن التخصص \_ قناة للرى وأخرى للصرف \_ شىء مكلف ، وأبعد من شاربى من نجوم السماء •

ومحب اسم النبى حارسنى ٠٠ اسم فرعونى فسح ، وعربى قراح وان اختلف المدلول من عصر الى ظهر ، فهو اسم من أسماء القارة المعروفين عند الفراعنة ، ومن أسماء العبيد عند العرب ، ويفرح السادة لدى النطق به ، ويضىء عليهم وجوههم ٠٠

بربور ومحب · · أنا على السنجة العاشرة » ·

بهذه البساطة العذبة اللاهبة الحافلة بروح التهكم والسخرية والعميقة في نفس الوقت تتعرف على تاريخ وأصل وجغرافية وسيسبولوجية قرية محب كخصوصية مكانية لها تفردها المقطرة من جوهر كبنونة الشعب المصرى بتراكمات شخصية الحضارية الفرعونية والقبطية والاسلامية » .

★ وقبل أن نتوغل في غابة وازدحام بشر وحيوان ووقائع وأحداث وأساطير وصخب حياة قرية محب ٠٠ سنحاول ان نحدد البناء الاسلوبي التعبيري والمعمار الفني الذي شيد به في اقتدار نسيجه ولحمته الروائية ٠

★ لقد تمرد على مواصفات وأقانيم أشكال الرواية الأوربية بكل مدارسها التقليدية والحداثية ٠٠ فليس هناك موضوع يبدأ وينمو ويتصاعد في وحدة عضوية وليست هناك حبكة روائية أو أحداث درامية وليست هناك شخصيات وأبطال تحمل قصة أو رؤية ، وليس هناك فصول وأبواب ٠٠ بل قل ان هناك حياة متعددة الأطراف كلية تساب وينص في كلية النص الروائي تحاكي وتنقد وتتجاوز صورة الحياة الانسانية بكل ما فيها من ميلاد وموت وعمل وحب وشهوة ورغبات وأحلام وطموحات وانكسارات واحباطات ٠٠٠

فائنص ينقسم الى ثلاثة حركات موسيقية ٠٠ تشكل ثلاثة ألحان متباينة الايقاع ٠٠ هى محبيات ١ ـ ومحبيات ٢ ـ ومحبيات ٢ ـ وتشكل الثلاثة حركات هارمونى سيموفونى يعطى الدلالة الكلية للرواية الحافلة بفنون المحكى والسرد الشعبى الملحمى وصور التخيل والمجاز ٠

خى محبيات (١) نقدم سيرة القرية ٠٠ سمائها المكانية وعمائرها وجغرافيتها وأبرز نماذج سكانها ١٠٠ عائلة الزوابدة ، وعم عبده الشاعر أحد عميانى العماليق الذي يسحبه ابنه الى المقابر يوزع عليها الراتب القرآنى ، وعم رضا الخفير ذو الساعد الأبيض المصفر كساق الجوافة ٠٠ انه الحارس الليلى لمحب ، وياسين الفران ابن ياسين الفران الذي خصص فرنه للسمك وحده ، الحاج سيد هندام بميزانه الشهير الذي لا يطب الا بحمل من الذباب المنح يقدم الكاتب هذه النماذج وغيرها راصدا دورات حياتهم ومسعاهم في القرية وأعاجيب تصرفاتهم كاشفا عن الملل والرفاهية الذي بذيب عمرهم ٠

الله وفى محبيات (٢) مجموعة استكشاف ومشاهد وصور متخيلة عن عقائد وطقوس القرية نختار منها هذا الجزء بعنوان (الأحمر والأخضر) يقول الراوية الذي يجسد ذاكرة القرية وضميرها الجمعى « ولماذا تشد ، وكل قرية تتعلق بأهداب ولى من أولياء الله ، كالقرادة في أعلى فخذه ،

أو تحت أبطه ، وتستمد منه الحماية والعون ، وكافة شؤون الروح والأحلام والبخت والغيب ، وبل الصدى وكشف الغمة فضلا عن القدر السماوى والمقدر الأرضى ، بالإضافة الى المخبأ وشر الطريق قائمة ضخمة من الأعمال الثقيلة ، كان الله في عون عونه ، كيف يجد الوقت والجهد ، ان لم يكن السر باتعا ؟

ثم شيء يفقع المرارة ، أن يبنى أهل الندور من أبناء محب ، القبة في انتظار ولى تبعث به العناية الالهية ، عملا بحكمة ( السلبة قبل الجاموسة ) وذلك لنقص اليد من اجراءات اعتماد محب ونميدها وحينما نبين أن العناية ليست تحت الطلب ، لأن قائمة الانتظار بطول بالها أخذوها من قصيرها في السر وانصرفوا .

ثم انتزعوا من القرية اسمها ( محب ) وألصقوه به ( الشد،يخ محب ) .

ثم استعادوه منه لها ثانية ، أصبحت محب القشرة الذهبية وهو الذهب البخالص ، اجراءات من أجل ضمان الولاية وجواز السفر وليت الأمر اقتصر ، ولكنه بعد أن اعتمر القبة ، وارتاحت فوق رأسه ، وارتاح رأسه تحتها ، شرع يفشيغ رجليه ، ويفرض الاتاوة ، ويدخل شريكا ، حتى صار الآمر الناهى فى الأحلام بالطبع ، وشمع ( منقاد بالداخل ، وفانوس بالخارج يضى اله اسراء ومصارحة الى كراماته .

ثم الحماية المادية ، وهى الادارة المعنعنة التى يتولاها الخفير عن شيخ الخفر عن شيخ البلد عن العمدة عن المأمور عن الوزير عن رئيس الوزراء عن السلطان الشرعى عن السلطان غير الشرعى الأبتع سرا وجهرا في لزوميات لا يلزم •

حمايتان لا تبيتان الا متعشيين فماذا يتبقى للكاد حين من عرقهم ؟ » •

الدلالة أقصى مداه حيث تستمع لحوار بين الجاموسة والفراشة وتثور المدلالة أقصى مداه حيث تستمع لحوار بين الجاموسة والفراشة وتثور الغربان وتنتقم ٠٠٠ ونقرأ عن مشروع نهيق غير أننا عندما نستنطق الرموز نتبين قصدا ورأيا ورؤية وحكمة عن معنى الحياة والوجود ١٠٠٠ انها تستعبر نهج كليلة ودمنة وحكايات الطير والحيوان ٠

لل ذلك يجعل من رواية ( محب ) تجربة في تشييد ايقاع وروح وعبق حياة مصرية لها خصوصيتها الحضارية حكاها خيال متاله يحيط بسر أسرار النفس البشرية في عليه ساخرة محملة بحكمة المستين وملح الأرض •

ولعبد الفتاح الجمل صدرت له رواية ( الخوف ) قبل رواية ( محب ) كتبها قبل نكسة ٦٧ بشهور ٠٠ ولقد كانت النبوءة والتحقق حيث كان الخوف والترقب والترصد يسود الحياة البشرية لجيلنا قبل ٦٧ فالخوف في هذه الرواية مادة كامنة في الروح غير أنه يصلم القلوب والرؤوس ويذهب بالعقول ولكنه أيضا حيوان ضعيف بائس يتسلل عنى أطرافه الأربعة ساخرا لاهيا متعجبا ممن يخافونه باعثا على السخرية منه هو نفسه ٠٠ يجعلنا نستعيد رؤيتنا وشجاعتنا ونتخلص من شرور وأذى الخوف القديم ٠٠٠

★ يبقى أن نشير الأشكال أخرى من كتابات \_ عبد الفتاح الجمل \_ لعل أبرزها كتاب ( وقائع عام الفيل ٠٠ كما يرويها الشيخ نصر الدين جمعا ) وهو كتاب يجمع السخرية وحكمة الشعب العربي في أرقى صورها ، ويجمع بين التاريخ والحكاية الشعبية والموروث ٠٠٠

★ كذلك رحلته الصحراوية المعنونة (آمون وطواحين الصمت) وهي رحلة في الزمان والمكان في غربي مصر أو بمعنى أدق هما رحلتان بينهما خمس سنوات ٠٠ الأولى من الاسكندرية إلى السلوم عام ١٩٦٨ والأخرري من موسى مطروح إلى سيوة عن طريق مدق الاستطيل عام ١٩٧٧ ٠٠٠

★ وفى هذه الرحلة تحقق انصهار علاقات المكان والزمان فى كل واحد مدرك ومشخص ٠٠ الزمان هنا يتكشف ، يترامى يصبح شيئا فنيا مرثيا ، والمكان أيضا يتكشف ، يندمج فى حركة الزمن والموضوع بوصفه حدثا أو جملة أحداث ، والتاريخ علاقات الزمان تتكشف فى المكان ، والمكان يدرك ويقاس بالزمان ٠٠ هذا التقاطع بين الاتساق وهذا الامتزاج بين العلاقات عما اللذان يميزان الزمكان الفنى ٠٠٠

الم وأخيرا لا أجد وصفا أصف به سمات شخصية وروح ـ عبد الفتاح الجمل ـ الا كلماته عن كبرياء نخيل واحة سيوة .

يقول (أزرع النخلة في صدري) ٠٠ لا شيء في النخلة يذهب هدرا ٠٠ النخلة لا تعرف الهباء ٠٠ النخلة التي تجعل من خدها للانسان مداسا ، ومن قلبها الجمار له طعاما وشرابا سائغا مشبعا ، يطلق روحه كالحمامات من ابراجها ، ومن جسدها مأوى وملبسا ومعبرا ووقودا ونارا ودفئا ومن أطرافها أدوات ، مفردات توشى يضيء الزخارف من يومه المزغلل

بالضوء الباهر ، ومن سعفها وطقوسها وظلالا وغناء وحجابا واقيا ورجما بالغيب واستشفافا للمخبأ .

« الا ! بهذا السامرى أزرع النخلة في صدرى »

The second of th

لتهدأ روحك يا صديقى الكبير ووداعا ٠٠ عبد الفتاح الجمل النبيل والعزاء لجيلنا في هذا الزمن المتدنى زمن التهادن والتبعية ٠٠

## الفصل العاشر

## يعيى حقى في رمضان

♦ فى ظلال ، صفاء ، وشفافية وقدسية وفيوض النور لايام شهر ومضان الكريم ٠٠ يجد المرء نفسه فى ظمأ نفسى لتأمل وفحص صدق وعمق عقيدته الاسلامية ١٠٠ والكشف عن جوهرها المتألق فى عقله وقلبه ووجدانه ، بعيدا عن الشكليات والطقوس والمألوف ورتابة العادة التى تحكم مسار حياته طوال العام والتى توجه سعيه فى دروب الحياة ، والرزق والنزاعات الوضعية النفعية والتى تصطخب بها الحياة العملية ٠

♦ وسنحاول أن نصخب وتتأمل ٠٠ في هذه المقالات محاولات واجتهادات كتابنا ومفكرينا في ابداعهم الديني والذي شكل رصيدا مضيئا في دراسة تنويرية لسيرة الرسول صلى الله عليه وسلم واضاءة جوهر الاسلام بروية عقلية تنويرية يجب ان نعيد احياءها لترد على الدعاوى السلفية والظلامية التي يروج لها دعاة التطرف والارهاب في هذه الأيام الصعبة من تاريخنا ٠

♦ ان العودة لجهسود رفاعة الطهطاوى ، وطه حسين ، والعقاد ود محمد حسين هيكل وتوفيق الحكيم ، ويحى حقى ، وعبد الرحمن الشرقاوى وتأمل الكتب والدراسات التي خصصوها لدراسة الاسسلام وجهود الرسول وسيرته ونضاله من أجل العدل والحرية ومجد الانسان سوف تغنى عقيدتنا وتقوى فهمنا المستنير لاسلامنا كدين وثورة ورسالة تحرير وتنويو .

الله لقد قام كل منهم بصياغة رؤيته للسيرة النبوية بمنهج متميز ، مما يؤدى الى رؤية شــمولية متكاملة الزوايا عن حياة ونضال وعظمة الرسول ، ورسالته الانسانية لكل البشر .

العجاد ذلك عند رفاعة الطهطاوى في كتابه \_ نهاية الايجاز في سيرة ساكي الحجاز ، وعند طه حسين في كتابه ، على هامش السيرة وعند العقاد \_ في كتابه \_ عبقرية محمد وسلسلة العبقريات الاسلامية وعند

محمسد حسين هيكل في حياة محمسه وعند توفيق الحكيم في مسرحية \_ محمد \_ الرسول البشر وأخيرا عند عبد الرحمن الشرقاوى في محمد رسول الحرية .

اسهامه أما فنان القصة القصيرة \_ يحى حقى فقد صاغ وشيد اسهامه في تأمل وسرد السيرة النبوية في عدد لقطات ولوحات حالمة في مقالات قصصية وخطرات وتأملات غاية في العمق والعذوبة والشاعرية في كتابه المتع ( من فيض الكريم ) •

ال يحى حقى ، صاحب قنديل أم هاشم ، والذي صور فيها الصراع بين الدين والعلم ، الوجدان والعقل ، البصيرة الحدسية والعقلية التجريبية ، كذلك صاحب (أم العواجز) وحصير الجامع .

به ان يحى حقى بحسه الصوفى وعمق ايمانه وسخرية اسلوبه يكتب هذه المقالات الدينية بررشاقة ورهافة حس وأسلوب سهل عميق الدلالة والبلاغة ، المثقلة بالمعنى المتعدد والبعد الرمزى \*

الصورة البليغة لصورة الرسول قائلا (صورته وهو يرتجف على صدر حنون من شدة وقع الوحى عليه ، وهو مهبض الجناح في الطائف يناجي ربه بدعاء آية في العذوبة والبلاغة والتضرع بالمودة والعيني لا بالتذلل وهو يدفن ابنه وينفى أن يكون كسوف الشمس حزنا على موته ، وهو كسير القلب يوم شاع الافك .

وهو يلقى خطبة الوداع طاويا بها أيامه قرير العين ، مبرئا ذمته من الناس ، وهو يغالب الحمى ليزور البقيع قبل أن يلزم فراشه عالما ان لقاءه بربه قد اقترب وهو يزيح الستر ويخرج معتمدا على ذراع رفيق ، فيبتسم حين يرى المسلمين صفا صفا في المسجد ، بغضل هذا التشبع بانسانيت تزداد عندى عظمته صابرا للشداد ولا يتزعزع ، قائما من النكسة العارضة وهو أشد عزما ، واقفا كالأسد يوم أحد يحارب بسيفه وهو منطوح تحطم بعض أسنانه ،

به بهذه البساطة العميقة والاقتدار القصصى يلخص يحى حقى في هذه الصورة روعة وعظمة الرسول وجهاده ونبل انسانيته وتواضع شيخصيته ولعل اروع انجازات الرسول انه خلق وصنع من مجتمع مفكك ترتم فيه القبائل متنافرة متعصبة لجدودها •

مجتمع ارضه جدباء في معظمها ٠٠ هي مجرد معبر لبضاعة أرض أخرى مخصبة ، رزقه من اجود النقل الا الانتاج هذا المجتمع تحول بارادة

الله عبر رسوله وبفضل الاسلام تحول أمة موحدة متماسكة ، حدودها هي حدود شريعتها • ولهذه الأمة دستور ثابت لا إيمان الا بتسجيله واتباعه هو القرآن الكريم •

♦ ولتقرأ خطابه البليغ للرسول في هذه الكلمات المضيئة بالحكمة والشاعرية «أما أنت فانسان قد لا يمكن الا أن تكون نقطة بداية يؤرخ بك فاصلا بين قديم وجديد ٠٠ كأنك منبت الصلة بكل من سيقك ٠٠ حتى بأمك وأبيك ٠٠ أيام لن تسمى بالماضى الا لأنك اوليتها أنت ظهرك ٠٠ وأيام لا تسمى بالمستقبل الا لأنك رأيت مالا يرى ٠٠ سواك من وراء الافق ٠٠ فأنت السيف الباتر والمحراث المغلغل والمصباح المنير ٠٠

★ ومن وحى وعطر نسمات شهر رمضان يقدم يحى حقى بانوراما موسعة بالتصوير القصصى ٠٠ الاحتفال بليلة نصف شعبان ٠٠ ولكنه يضمنها صورة ساخرة مستولدة من الذاكرة ، فيها حنين لأيام الطفولة وترصد تغيرات قيم المجتمع ٠٠

★ يقول يحى حقى فى مقاله (دعاء) (مرت ليلة النصف شعمان كتغيرها من الليالى ، لم يجلجل لبدرها جرس ، لم اتنبه لها لولا انى قابلت البواب الأسوانى الكهل عائدا الى داره قبيل الغروب على غير عادته ، يحمل فى يده تملك مخلب الحدأة ويزهو واعزاز بضاعة صرها فى منديله الأحمر . وهش لى وهو منطلق كالسهم لا يتريث ٠٠ لحم للعيال فهذه ليلة مفترجة ٠٠ ليلة النصف من شعبان : قلت له ٠٠ وهل ستتلو معهم الدعاء ؟ اجابنى ! أى دعاء تقصد ؟ المهم أن تأكل ٠٠ الجوع المتوارث استيقى من الذكريات هم المعدة ونسى هم القلب اذ قيس هذا بذاك يروح فى ستين داهية ٠

★ ويرصد يحى حقى تحولات القيم والسنين والعادات الدينية قائلا ( ما ابعد الفرق بين ملامح المجتمع اليوم في شيخوجتي وملامحي بالأمس في طفولتي مسافة في حساب التاريخ غمضة عين ، وفي حياتي أيضا) .

★ ولنتأمل احتفالية يحى حقى برمضان (احب رمضان لانه الى جانب فضائله الجمة ٠٠٠ هو الذي سينفرد بانتزاع الأسرة من التشتيت ويلم في البيت شملها على مائدة الافطار من العظيم الى الاهتم، حتى الذي لا يصوم من أفرادها أن يخضع لعشه وينضم الى القطيع ، هو الشهر الذي لابد أن تسأل لربة البيت وترى هل أكلت الشغالة أم لم تأكل ؟

الشهر الذي يبرز فيه شعب الكادحين يمنه ويسره وهم مجتمعون حول

أطباق الفول المدمس والسلطة على موائد صغيرة فوق ارصفة المطاعم الشعبية يحثون المدفع يقطع لقمة من الرغيف وامساكها باليد المتحفزة للوثب، ومع ذلك إذا أكلو بصبر وتأن واطالة لشكرهم الله على نعمته ولا تقل لمط القليل حتى يأخذ في الوهم صورة الكثير .

ب ويحتفظ يحيى حقى فى ذاكرته بالفرح والاحتفال الشعبى الذى يقوم على أداء فلكلورى بالاحتفال بليلة الرؤية ·

مر فبعد أن يوقع قاضى المحكمة الشرعية على محضر ثبوت رؤية هلال رمضان وتدار أكواب الشربات على الحاضرين وهم يتبادلون التهنئة ثم يعلن النبأ فيصبح الصبية على باب المحكمة « \_ صيام و مدا حكم قاضى الاسلام » ثم يبدأ موكب الرؤية •

﴿ نحن الصبية وقوفا في شوارعنا نترقب بلهفة منذ ساعات مروره ونلوم القاضى في قلوبنا لوما شديدا اذ أجل الرؤية الى غد مع أن الغد قريب ولكننا لا نحب أن نعود لبيوتنا وقفانا « يقمر عيش » •

المغلفة بجلد النمر فوق حصانه ونقول في سرنا :

« كيف يقود حصانه دون أن يمسك بلجامه ، ثم تأتى شلة من المشاة فتدمع عيوننا ونحن نحس لرؤيتهم بالعزة والمتعة ٠٠ ثم ٠٠ ثم باللفرحة موكب أرباب المهن الشعبية ، المعلم وحده فى المقدمة يمشى مشية البطل وراءه ٠ صفوف من تلاميذه وأولاده ٠٠ ها هم النجارون يحملون المنشار والقدوم، وها هم مبيضو النحاس قد تحزموا كأنهم على استعداد لدعك الأوانى بأقدامهم فى رقصة تشبه رقصة حلقات الذكر وأخيرا ها هم الحلاقون ولكن ماذا تظنهم يفعلون ٠٠ ركب نفر منهم (عربية كارو) فى الحلاقون ولكن ماذا تظنهم يفعلون ٠٠ ركب نفر منهم الميحلق بها ذقن يبد واحد منهم فردة حذاء قديمة برطوشة ليتصنع انه يحلق بها ذقن زميل له غارقة فى رغاوى الصابون ولا يأبه لمحاولاته الزوغان من هذا السلاح العجيب ٠٠ كان لكل مهنة دباطها وتقاليدها ومعلمها الذى يشهد للصبى ببلوغ مرتبة الأستاذ فيحق له الاستقلال فى عمله ، ينسى الصبى يومئذ من حلاوة الفرح ما أصابه من ضرب وعذاب على يدى من كان يتدرب على يديه ، تؤلف بين الجميع تلك الليلة هزة دينية فلا يصدر منهم فى على يديه ، تؤلف بين الجميع تلك الليلة هزة دينية فلا يصدر منهم فى عذا الموكب فعل زيف وافتعال انها ليلة معلومة فى كل سنة ٠

﴿ هكذا يصور بأصالة مصرية وروح مؤمنة متصوفة ــ يحى حقى ــ تجليات وصور ، وفيوض النور التي يوحى بها شهر رمضان وهي تؤكد حسه الروحي الشفاف النابع من أصالة شعبنا المؤمن العريق الايمان .

🖈 غير أن يحي حقى مسلم مستنير عقلاني يؤكد قائلا :

« ليس فى كتاب غير القرآن » مثل هذا الالحاح المفصل على الانسان ليعمل عقلة ويتدبر الكون ويفهم أسراره ، مثل هذا الحث على العلم وطلب العلم ارتفع الى مقام الفرائض ٠٠ أنه يفتح الباب على مصراعيه أمام قوى الانسان العقلية لتتفجر وتنطلق من مكامنها بغير رهبة مل بعد هذا اقرار بكرامة الانسان وبرهان على الوثوق به والأمل فيه ؟ ليس فى القرآن لعنة تلاحقه منذ مولده ٠

## القصل العادي عشر

# فى صحبة احسان عبد القدوس فأرس العرية والحب

بح فى الذكرى الرابعة لرحيل الروائي والكاتب السياسي البارز احسان عبد القدوس الحاول أن اتوحد مع الورق والصمت والحزن والأسى للسنوات العشرين الأخيرة من عمر فارس الحرية والحب احسان عبد القدوس والتي عشتها عن قرب منه اتمتع بصداقته الدافئة وثقته التي كان يبخل بها على الكثيريين •

﴿ ويتملكنى المعزن والأسى والألم لاهدار فرصة تاريخية عرضها على احسان عبد القدوس في خجل وفي يوم صعب من أيام أزماته مع السادات ، كان يود أن يملى على بعضا من ذكرياته الصحفية والسياسية التي لو كتبها احسان لأضاءت وفسرت فكشفت أسرار وخبايا الصراع السياسي والاجتماعي في ظل النظام الملكي وثورة يوليو ٥٢ خلال مرحلتي حكم (عبد الناصر) والسادات ، الذي كان احسان عبد القدوس من أوائل الصحفيين والكتاب الذين تعرف عليهم وتعامل وتعاون معهم قبل قيام الشسودة ٠

الله على انه حافظ على استقلاله وعشقه ووفائه للحرية وكرامة وكبرياء الكاتب ولم يستغل هذه العلاقة في قرض نفسه ليصبح الكاتب والصحفى الأول للنظام الثورى الذى مهد وناضل من أجله ودفع الثمن من خريته وأمنه في الاعتقال والسجن والمنع من الكتابة •

لله ان احسان عبد القدوس يعيش في وجدان وعقل جيلنا كأبرز كاتب خاض بقلمه وفكره وابداعه دوامة تطورات الحركة الوطنية بكل جوانبها المضيئة والمطلمة في بلادنا منذ الأربعينات وحتى الآن .

الله لقد قرأنا له بشسخف وظمأ في صبانا على صفحات مجسلة روز اليوسف مقالاته الملتهبة ضد الملك فاروق حول جريمة وفضيحة

الأسلحة الفاسدة لجيشنا في حرب فلسطين عام ١٩٤٨ ووعينا على اختياره الدفاع عن قضية الديمقراطية في أزمة مارس ١٩٥٤ واعتقاله ، وقبل ذلك وبعد ذلك التهمنا رواياته ذات الصوت الخاص ، النظارة السوداء ، انا حرة ، في بيتنا رجل ، شيء في صدري ٠٠ النم ٠٠

فاحسان كنجيب محفوظ ، وعبد الرحمن الشرقاوى ، وعبد الحليم عبد الله وجودة السحار ، وفتحى غانم ،من روائى الأربعينات الذين أسسو فى الرواية المصرية وجعلوها مرآة تتجول فى زمن أحداث المجتمع المصرى ، بكل تمزقاته وأحلاقياته ، وأساطيره وربما كانت مطامح هذا الجيل الروائى ، قد تمت على حساب بعض جماليات من الرواية ، وضرورة استكمال ثقافة وفنون العصر ، وخبراته الحضارية والعملية ، وفهم درجة تفاعل العقل المصرى بكل تياراته الحديثة التي تتصارع فى لوحة العصر ، تفاعل العقل المصرى بكل تياراته الحديثة التي تتصارع أى لوحة العصر معها سحر مخاطبة وجداننا فى مجتمع منقسم فى شخصيته أمام مشكلات علاقة الرجل والمرأة ، وحرية الفتاة المصرية ، ولقد فهمت دعوة احسان عبد القدوس من قبل المحافظين فهما خاطئا وبلغ ان أثاروا عليه البرلمان ودعوا لمحاكمته ، ولكن دعوته للحب واحترام حريات المرأة قد انتصرت وادورت رغم ذلك وأصبحت من أساسيات أخلاقياتنا المجديدة ،

★ ولقد عدت في ذكرى رحيله الى اعداد مجلة روز اليوسف في الأربعينات ، يقرأ المقالات الصحفية الهادرة والملتهبة والشنجاعة لاحسان عبد القدوس والتي شنها على النظام الملكي المهترئ والأحزاب التي تفرغت بعد معاهدة ١٩٣٦ للصراع حول مقاعد الوزارة غير اني لاحظت أن احسان لم يفرق ويميز بين تميز حزب الوفد بزعامة النحاس في التغير عن المدالسعبي والدفاع عن الدستور ، وبين أحزاب الأقلية كالأحرار الدستوريين، ولسكنه كان في الحقيقة صحوتا ليبراليا متطرفا دافع عن العدرية والديمقراطية ،

★ ويبقى فى الذاكرة لجيلنا ، جيل كتاب الستينات الذى وعى طفولته وصباه على انهياز النظام الملكى ، وكانت روز اليوسف التى تولى احسان عبد القدوس رئاستها عام ١٩٤٦ أقرب الجلات الوطنية لنا فى تفتح واثارة وعينا السياسى ، يبقى لاحسان شرف قيادته المعارك الصخفية التى ذلزلت النظام الملكي ومهدت لثورة ١٩٥٢ ، أن صدى حملته على اللورد (كيلرت) السفير الإنجليزي في مصر ، ومطالبته بالخروج من مصر ، ويتحمله مسئولية اخفاء (أمين عثمان) الوزير الموالي للانجليز ، ومقالاته التى كشفت أخطر المؤامرات على الشيعب في قضية الإسلحة ومقالاته التى كشفت أخطر المؤامرات على الشيعب في قضية الإسلحة ولفاسدة في حرب ١٩٤٨ ، والتي أدت الى استقالة الفريق حيدر ، رجل

الملك ، كل هذا سمع عنه جيلنا ويحاول قدر الامكان العودة لدراسته في ضوء ما كان يحدث في قلب المجتمع المصرى من غليان سياسي واجتماعي قبل ثورة ٢٣ يوليو ١٩٥٢ ٠

﴿ ورغم أن احسان عبد القدوس ، كان غير منتمى لحزب أو اتجاه سياسى الا أنه كان التعبير عن جيل ثورة الطلبة والعمال سنة ١٩٤٦ وقد تحمل الاعتقال والاضطهاد والحرمان من حريته بل لقد حاول الملك فاروق وحاشيته اغتياله عن طريق مافيا النبيل عباس حليم المناه عن المناه عناه عن المناه عن المناه عناه عن المناه عن المنا

ولقد بدأت صحداقتى لاحسان عبد القدوس فى منتصف السبعينات حيث التقيت به فى مكتب توفيق الحكيم وقدمنى له توفيق الحكيم باعتزاز لعب دورا فى اهتمام احسان بى ٠٠٠ كان احسان أيامها قد ترك رئاسة مؤسسة أخبار اليوم بعد الافراج عن مصطفى أمين ويبدو أن مقالات مصطفى أمين نشرت دون معرفته مما أدى لأزمة بينه وبين السادات ، انتهت بانضمام احسان الى الأهرام ككاتب متفرغ ٠٠ غير أنى كنت أتابع كتاباته فاشعر بشى من المرارة والحذر لديه من التحولات اليمينية الجذرية التى يجربها السادات فى السياسة الداخلية والخارجية ، وكعادة احسان كان يدافع عن معتقداته فى تأكيد الحرية والديمقراطية وتقديس الاستقلال السياسي لمصر ٠٠ وحريتها فى اتخاذ قرارتها ٠

★ وبعد نقاش حول احدى مقالاته ورواياته الأخيرة التي كان يكتبها بغزارة وفيها نقد لحياتنا وقضايانا السياسية والأخلاقية من خلال موضوعه الأثير ، علاقة الرجل بالمرأة في أوسع مدى من الجنس ومعنى الحياة .

وقد دعانى للتردد على مكتبه ، وكنت أيامها أكتب فى مجلة روز اليوسف ولمست المتقاليد التى ارساها احسان ووالدته فاطمة اليوسف فى مدرسة روز اليوسف ، وعرفت منه انه يتابع المجلة باهتمام ، وكان يرأس تحريرها عبد الرحمن الشرقاوى ويساعده صلاح حافظ تلمية احسان .

به وعندما قررت روز اليوسف اصدار عدد ممتاز بمناسبة مرور خمسون عاما على تأسيسها قطلبت من احسان اجراء حوار معه ينشر بالمجلة فرحب على الفور وينشر الحوار في نفس الصفحات التي كان يكتب فيها مقالاته ، تحت عنوان ( امس واليوم وغدا ) وكانت أول مرة يعود اسم احسان الى روز اليوسف بعد ان تركها •

وقد أدى نشر هذا الحوار الى اتمام الصلح بينه وبين عبد الرحون الشرقاوى ، بعد بعض الخلافات بينهما واتفقا على أن يكتب الشرقاوى

قصة حياة فاطمة اليوسف ليتم اعدادها حسن فؤاد كفيلم سينمائي وللأسف لم يتم هذا المشروع .

﴿ ثم تلاحقت الأحداث السياسية ، وتولى احسان عبد القدوس رياسة مؤسسة الأهرام معلى فقلت في لقاء معه انك لن تستمر مع وقد صدق توقعي ، اذ رفض احسان غلق مجلة الطليعة اليسارية التي تصدر من الأهرام ، كذلك رفض ، نقل عدد من الصحفيين المعارضين اليساريين والناصريين معهد كذلك تدخلات السادات معلى والناصريين أم كذلك تدخلات السادات معلى يحمى الشرعية الدستورية ؟ هل هو الجيش ؟ أم الدستور والشبعب ؟ وقد أدت كل هذه المواقف الى تركه رئاسة مؤسسة الأهرام وعودته ككاتب متفرغ مرة أخرى ، وقد أعلن انه لن يتولى بعد اليوم مناصب قيادية ، وتفرغ للابداع الروائي الذي حقق فيه أعمال غاية في النضيج والشراء ظلمها حتى الآن النقد الأدبى الذي كان يشعر احسان بمرارة تجاه تجاهل النقاد له ، ورغم ذلك فأعمال احسان عبد القدوس قد حولت الى السينما ولاقت نجاحا معاهريا معاهريا . .

والواقع أن احسان كان يثير فى رواياته موضوعات واشكاليات حساسة ومعاصرة وجريئة ويستفيد من خبرته الصحفية بأسراد المجتمع ، والسياسة والسلطة ، غير أن بنائه الروائى سازج لا يهتم بالزمن الروائى وآليات السرد ودرامية الأحداث ٠٠ والرمز والمجاز ١٠٠ المخ لذلك لن يبقى من ابداعه الروائى الا قلة من الاعمال ٠٠

♦ وبعد تركه رئاسة مؤسسة الأهرام لاحظت صمت احسان عن الكتابة في السياسة ، وشعرت بأزمته مع النظام ٠٠ فأجريت معه حوارا حافلا نشر ( بمجلة الدوحة ) المشهورة وتصدر من قطر ٠٠ تحت عنوان ( الرواية والصمت ) أدلى فيه بعض همومه وقلقه في هذه المرحلة التي تشهد تحولات عتيقة ومراجعة لنظام عبد الناصر وتدمير لمشروعه في النهضة والتحرر والاشتراكية ٠٠ وتدعو الى الرأسمالية والتبعية لأمريكا وتعترف باسرائيل ، ٠٠ فوجدتها فرصة ليتحدث عن أسرار علاقته بضباط ثورة يوليو وزعيمها عبد الناصر ٠٠٠

﴿ قَالُ احسانَ عبد القدوس ( عرفت جمال عبد الناصر حوالي تنام الدول المردة على مكتبى في روز اليوسف ، كان يأتى كأى ثورى يبنحث عن طريقه ويستطلع الأخبار ، غير انى لاحظت انه كان لا يحضر بمفرده بل كان يصحب معه أحد الضباط كرشاد مهنا أو صديق آخر مجهول ، ولم يعلن زعامته لأى هيئة ثورية .

★ وكان صامتا دائما يستمع أكثر مما يتكلم ، والواقع انى فوجئت فى أول أيام الانقلاب العسكرى بأنه الزعيم وقائد ثورة ٥٢ ، لقد كنت

أثق به كواحه من الثوار مشتركا في الحركة الوطنية العامة ضد ما هو قائم ، لقد كنت اعتمد عليه ، غير اني لم أكن أتوقع انه الزعيم لقد كان عبد الناصر صموتا لدرجة انني لم أعرف .

المجيش الله مبنى قيادة الثورة فى القيادة العامة للجيش فى صباح يوم الثورة وفوجئت به يتكلم كواحد مسئول وقيادى ، وكان مما عرضه على ما هو العمل ؟

بعد نجاح سيطرة الجيش على السلطة الحقيقية مع وجود الملك والوزارة القائمة التى ألفت قبل الثورة بأربع وعشرين ساعة وزارة أحمد تجيب الهلالى الثانية •

الفترة الحاسمة من عمر الثورة ·

★ قال احسان: لم يكن لديه برنامج محدد على ما اعتقد ، هل يممل وزارة ؟ كل اهتمامه كان موجها للقضاء على كل السلطات القائمة ، وظهر رأى في قيادة الثورة بأن يظل أحدد نجيب الهلالي رئيسا للوزارة باعتباره رجلا معاديا للأحزاب رغم وفديته السابقة ، والتي تبرأ منها ، وطلب عبد الناصر منى الرأى ٠٠ فاقترحت اسم (على ماهر) واستفسر عبد الناصر عن هذا الاختيار فاقنعته أن على ماهر مشهور بأنه رجل الأزمات ويتحملها والبلد الآن رغم قيام ثورة الجيش في أزمة سياسية ، فهي بلا وزارة ٠

واقتنع عبد الناصر وكلفنى شخصيا أن أذهب وأعرض عليه الوزارة فحددت موعدا مع على ماهر واقترح عبد الناصر أن اصطحب معى السادات وكمال الدين حسين باعتبارهما يمثلان القيادة ، وأنا وجدت أن ده أحسن ، فهما يمثلان الجيش ، وطوال لقائنا مع على ماهر كنت أنا الوحيد الذي يتكلم لاقناع على ماهر بتأليف الوزارة ، وحتى السادات حاول أن يتكلم فضغطت على رجله حتى يصمت لأنه كان يتكلم كلاما اعتقد أنه لا يتمشى مع عقلية على ماهر لأنه بدا يقول انتسا حنخلص على الملك فطلبت منه الصمت لأنى أعرف أن على ماهر رغم انى اخترته لا يتحمل فكرة الغاء الملكية مع انى شخصيا عاوز الغيها ، فأمسك السادات وأنا تكلمت وعرضت عليه ان يتولى الوزارة لتحقيق مطالب الجيش من غير ما احدد هذه المطالب أو أعلن أي حاجة عن أهداف الثورة ، لكى أكسب على ماهر ، وقال على ماهر ، أنى لا أستطيع أن اقبل الوزارة من غير ما اتصل ماهر ، وقال على ماهر أن يشترك ( ادجار جلاد ) في الكلام وكان يجلس في حجرة مجاورة فرفضت لأن ( ادجار جلاد ) مندوب الملك ، يحمن الكلام يتغير ، وتركت على ماهر يتصل بالملك حسب عقليته ،

ووافق الملك على الفور وكان بالاسكندرية فتولى على ماهر الوزارة ، وبعد أيام ولأن على ماهر قادر على مواجهة الأزمات كان هو الذى تحمل مسئولية تنازل فاروق عن العرش ليصبح ابنه أحمد فؤاد الثانى وريثا للعرش .

الله وهذا سألته عن صدامه مع عبد الناصر في أزمة مارس ١٩٥٤ رغم الدور الذي لعبه قبل الثورة ومع الثورة في بدايتها •

♦ قال احسان: « لقد دعوت من البداية لتنظيم الثورة بعد نجاحها وبضرورة أن تخلع عن نفسها الصفة العسكرية ، ولكن عبد الناصر غلب الصفة العسكرية ، ولكن عبد الناصر غلب الصفة العسكرية على الصفة المدنية ، ويبدو أنه اختار حل الأحزاب ، ورغم انى طالبت بحل الأحزاب القديمة الا أننى دعوت لانشاء أحزاب تعكس الاتجاهات السياسية التى تبلورت فى انتفاضة ١٩٤٦ ، وطالبت عبد الناصر ان يترك الجيش ويؤلف حزبا للثورة يقوم بالثورة وينتهى بها ويجب أن يصبح زعيما شعبيا ، ولم يعجب هذا الكلام عبد الناصر ورغم صداقته لى أمر باعتقالى فى السجن الحربى عام ١٩٥٤ .

به و بعد مواجهتی لعبد الناص ، ورغم انه اتصل بی بعد خروجی من السبجن و دعانی للعشاء ، الا انی کنت فاقد الثقة الا انی لم افقد ثقتی فی وطنیة عبد الناصر ، فلقد کانت لدیه أهداف وطنیة •

الرابعة مازلت أذكر كلماته لى فى آخر لقاء لى معه ٠

الله بصوت متعب ٠٠٠ وسحابة حزن في عينيه ٠

ـ نعم انا لم أصل الى القمم الفكرية التى اطمع فيها بحيث استطيع أن انقلها الى الناس ، فأنا كنت سعيدا مثلا بثورة يوليو ١٩٥٣ ، لانها كانت حلمى وحلم جيلى • ونبت وثمرة تفكيرى ، ولكن بعد ثورة ٥٣ لم احقق شــيئا هاما فأنا أمر الآن بأزمة فأنا لسبت راغبا فى الكتابة بحماس ، فالثورة الفكرية التى تجتاحنى الآن تجعلتى أشعر أنى لم أقل كل الذى أريد أن أقوله ومش عارف ازاى أعبر عن كل الذى أنا عاوزه •

لله لقد كان احسان عبد القدوس كاتبا وطنيا وشريفا من جيل الأربعينات ، كانت أحلامه وطموحاته أبعد من أهداف الثورة التي مهد لها ٠٠ يا لها من أزمة ودرس يجب أن نستمع له ٠٠

البساب الشسالث

فى المسارك النقدية

this way

·

•

•

.

· ·

•

# الفصل الأول

# مافيا النقد الأدبي

« نشرت « أحبار الأدب » في عددها الماضي مقالا للناقد فاروق عبد القادر حول رواية « هوس البحر » للأديبة راوية راشد واليوم تنشر مقالا للناقد عبد الرحمن أبو عوف يرد فيه على بعض ما ورد في المقال و « أخبار الأدب » تفتح صدرها لكل الآراء والاجتهادات عملا بمبدأ حرية الرأى وأثره للحركة الفكرية والأدبية وهي ما تعتبره جانبا مهما من رسالتها » •

#### ردا على مقال فاروق عبد القسادر:

#### مافيسا النقسد الأدبي

بيدو أن أسلوب البلطجية النقدية ، وتأسيس تقاليد الجهل والنرجسية والذاتية المتورمة المريضة ، وادعاء الطهارة الثورية التي يتمتع بها مجانيا ـ فاروق عبد القادر ـ والذي يواصل وبلا رادع أصولها الكثيبة المعتمة والتي لو تركت بلا رد وتعرية وقضح الأصبح من المباح خلط الأوراق وتدنى القيم الفكرية ، وتلويث سمعة الآخرين ، والاستهانة برموزنا الفكرية والثقافية .

★ والعبارات المتدنية المهيئة والمتجنية التي قدم بها ٠٠٠ فاروق عبد القادر للقارئ مفكرا مصريا مجتهدا صاحب مشروع فكرى للنهضة ٠٠ أشبك أن فاروق عبد القادر قرأ سطرا منه وحتى لو كان قد قرأ فأشك في فهمه له والا ما قال باستهانة عن جهود الرجل ٠

وهبه الله قدرة هائلة على التدفق في الكتابة أو الاسترسال في الحديث ، حتى لكأني به لا يعيد قرءة ما يكتب ٠٠٠ وبأنه كما وصف المازني نفسه موكل ببياض الصغحات ليسودها ٠٠ الغ جدم السفاهات ٠

به کعادة « فاروق عبد القادر » المعروفة في جميع كتاباته للتقليل وانكار شأن المفكرين والكتاب المصريين الأصلاء لصالح كتاب عرب يتفيأون

مناهج وآليات الفكر الغربي أحادى الجانب والمحتقر لشأن العرب ، يعتمد على كتاب ( المثقفون العرب والتراث ) وهو كتاب انتقائي مشوه المنهج ينقل بلا وعى ونقد منهج التحليل النفسي للعصاب الجماعي ٠٠٠ حاول فيه مؤلفه أن يهدم مشروع حسن حنفي ٠٠٠

★ وجورج طرابیشی الذی یقول عنه \_ فاروق عبد القادر المفکر والناقد العربی السوری مجرد مترجم یردد فی ببغائیة أقانیم مدرســـة الاستشراق الغربی الصهیونی التی عراها وکشفها حسن حنفی فی کتابه الضخم (مقدمة فی علم الاستغراب) .

★ وحين نشرك القارىء معنا فى فهم عينة من تفكير جورج طرابيشى الانتقائى المثالى ٠٠٠ يقول فى صفحة ٢٠٦ .

ومن منظور الرمزية الجنسية تقدم العلاقات بين الحضارات .

فليس ما بين الحضارات وهنا الشرق والعرب تفاعل أى علاقة تبادلية بل امتلاك واستلاب بل هما بالأحرى عدوان يعتقد كل منهما بأن فعله فى الآخر توكيد لذكورته المطلقة \_ أى امتلاكه العضيو الفالوسى الكلى الجنسى .

ولتقرأ له أيضا استهانته بثورة عبد الناصر وسمو ثورة أتاتورك عليه يقول جورج طرابيشي « بتعصب وحقد » •

فعبد الناصر الذى تلقى ضربة اسرائيلية قاصمة وما استطاع المضى الى نهاية المطاف كابن متمرد فى تأسيس شرعية أبوية جديدة ، ترك الباب مفتوحا على مصراعيه بعد وفاته السابقة لأوانها لتأثيم عهده باعتباره عهدا بنويا مارقا .

وهكذا يختذل فى بساطة جدل صراع الحضارات وقوى التاريخ وآليات الاستعمار والصهونية فى مجرد تفسير جنسى للتاريخ ومذا يتفق طبعا مع الشابق الثقافي لثقافة جورج طرابشي وتابعه فاروق عبد القادر و

# تناقضات وجهل:

الحاصة بمواقفه من التراث والتجديد كما يردد فاروق عبد القادر بجهل ، وضيق افق بعبارات موجزة لحسن حنفى •

يقول حسن حنفى ( وضعنا من العقيدة الى الثورة ٠٠ تحقيقا لمصلحة الأمة وحرصا على وحدتها الوطنية بعد أن أصبحت شعباً وفرقا في نضالها

الوطنى وتغيرها الاجتماعى ، خاصة بين أنصار التراث وأنصار التجديد ، بين الحركة السلفية والحركة العلمانية ، فعقائدنا هى حلقة الوصل بين جناحى الأمة والتي من خلالها يستطيع التراث السلفى أن يواجه قضايا العصر الرئيسية ، كما يستطيع العلمانى التقدمى ( الليبرالى أو الاشتراكى أو التقدمى ) أن يحقق أهدافه ابتداء من تراث الأمة وروحها .

♦ ويحسم حسن حنفى القضية الرئيسية فى مشروعه ومنهجه قائلا (قد لا يملك الانسان أمام المزايدة الا الصمت خوفا من قهر العامة وثقل التاريخ وسطوة الحكام، ومع ذلك فالدفاع عن حكم العقل هى مهمة جيلنا، ودفاعا عن حقوق الناس وأعمالا لعقولهم •

لله ٠٠٠٠٠ ولننتقل الآن لجاتب آخر من ادعاءات فاروق عبد القادر التي تكرس الجهل بعلاقة الفلسفة وعلم الجمال بالنقه الأدبى ٠٠٠٠

به ومن يقرآ كتابات فاروق عبد القادر النقدية يدرك انها تقف عند مناهج النقد الاجتماعي التاريخي التفسيري وهي مناهج عفى عليها الزمن بعد التطورات والتحولات التي أحدثتها علوم الأسلوبية والألسنية وحتى كبار النقاد والماركسيون مثل لوسبان جولدمان وباختين وبيرزيما ٠٠٠٠ أصبحوا يعتقدون ان النقد الا دراسة سيموطيقية أو أسلوبية بمنظور اجتماعي وتنطلق دراستهم للنص الأدبي والخطاب اللغوى أو اللغوى الاجتماعي باعتبارها بني اجتماعية بالماهية تحمل خصائص اللحظة التاريخية التي تنتمي اليها ، والتركيب الطبقي ٠

#### جهــل النساقد:

★ لذلك كان طبيعيا الا يفهم فاروق عبد القادر لغياب ثقافته الفلسفية النقدية محاولة حسن حنفى لتطبيق منهج الظاهراتية التى تعنى بتحليل النص الأدبى باعتباره ظاهرة حية عند الكاتب والقارى، ٠٠٠٠ وأنا لا أدافع عن دراسته وعن قيمة رواية (هوس البحر) ٠٠ ومدى صحة نسبتها لرواية راشد ٠

♦ ولكن أرفض هذا الأسلوب الرخيص واتهام مفكر كبير في أخلاقياته ٠٠٠ والتشنيع على سلوكيات امرأة مصرية علملة لها طموحها م٠٠٠ وهل قيمة رواية راشه الأدبية أقل من قيمة (ليلي العثمان) التي كتب عنها فاروق عبد القادر بجانب أخريات لا داعي لذكر اسمائهن لأنهن أرضين غروره وترجيسته ، وأتحداه أن يرد على ذلك ٠

﴿ ثم ما هي هذه الهواجس وما دخل د٠ سمير سرحان في هذه القضية ٠٠ هل يتصور أنه أعطى رواية السيدة المجهولة التي قدمتها الهيئة لرواية راشد لكي تسرقها ما هذا الخبل والحقد وعدم المسئولية ؟ ٠

♦ ولماذا ينزعج فاروق عبد القادر من شطط حكم حسن حنفى ونحن نرفضه فى قوله تجاوز نجيب محفوظ ٠٠ أليس فاروق عبد القادر أيضا قد أعلن فى عدم مسئولية تجاوز عبد الرحمن منيف لكل الكتاب العرب بمن فيهم نجيب محفوظ ، فى مقال له بروز اليوسف ٠

★ وأخيرا فان الذي أثار سخط وغضب فاروق عبد القادر هو قول حسن حنفي ٠٠٠

عما يحدث فى مجتمعنا القائم على الاستبعاد والعزل والذى تسوده الطائفية والعشائرية والقبلية ، يتحول النقد الأدبى فيه أحيانا الى تساية ويتحفز الناقد على النقد أو العمل الأدبى كما يتحفز على فريسة رغبة فى الظهور واثارة الانتباه ، ومزايدة على باقى النقاد وتسلقا على أكتاف الغسر .

وتاريخ هذا الكاتب معروف بعدوانيته ٠

★ اننى أكتب هذا المقال محذرا من خطورة هذا الأسلوب المتدنى في تناول قضايانا الثقافية والفكرية ٠٠٠ ولدى الكثير من خبايا هذه الصراعات الطفولية المريضة مرض حياتنا التى نغرق فيها الآن في هذا الزمن الردىء ٠

# الفصل الثاني

# سيد النساج وتشويه جيل الستينات

★ يبدو أن د سيد النساج نسى وضعه ككاتب أرشيف للقصدة القصيرة المصرية فبدأ يمارس ومنذ شهور طويلة التنظير والنقد ، والمأساة والملهاة انه اختار لموضوعه أمجد وأصدق جيل تشهده حركتنا الأدبية المعاصرة وهو جيل الستينات الذي أحدث ابداعه ثورة في التخيل والبناء القصصى وتحركا في الرؤية والمناء القصصى وتحركا في الرؤية والمناء المعاصرة وهو حيل الستينات الذي أحدث المداعه ثورة في التخيل والبناء القصصى وتحركا في الرؤية والمناء المعاصرة وهو المناء المعاصرة وهو المناء المعاصرة وهو المناء المعاملة والمناء المعاملة والمناء المعاملة والمناء المعاملة والمناء المعاملة والمناء المعاملة والمعاملة والمناء المعاملة والمعاملة و

البداية يلاحظ القارى، لهذه المقالات الرديئة التى يكتبها بالحاح فى مجلة الهلال ، مرارة ومحاولته للتصيد والتشويه المتعمد والخلط بين المدارس والاتجاهات الأدبية ، واستخدام لغة التقرير المباحثى الذى لم يعد يخيف أحدا كقوله:

فانا نلمح الى أن الاهتمام الفائق بيحيى الطاهر عبد الله وبها طاهر ، وابراهيم اصلان ، ومحمد البساطى ، وعبد الحكيم قاسم ، قد صدر عن كتاب ونقاد ينتمون الى اليسار المصرى ، رغم ما لاحظناه من أنهم لا ينتمون ولا ينحازون الى فكر معين ، أو عقيدة بذاتها أو موقف سياسى ، بالاضافة الى ما تبين من أن منهم من لا يعنى ـ أصلا ـ بالفكر أو العقيدة ومن خوفهم ـ معا ـ من فكرة المدرسة أو الاتجاه أو الحركة الموحدة ، فما صدر عن يحيى الطاهر عبد الله بعد وفاته وما كتب حول نتاجه ، وما أقيم من ندوات فى أكثر من مناسبة ، قد يدفع الى الظن بأن كل ذلك لم يستند الى دراسة تحليلية موضوعية لمجمل انتاجه ، مما قد يعنى أن الأحكام والشعارات والتقييم صدرت جميعا منفصلة عن الفن ، وربما دون تأمل القصص أو قراءتها وفى الرسيالة الوحيدة عنه من قبل حسين حمودة المحصول على الماجستير عام ١٩٩٠ توصل انطباعا بأنه لم يقدم جديدا وبأن انتاجه قليل وتأثيره ضعيف ولا دور له ٠٠ وانظر قوله المتخلف ؛

★ هكذا يكتب سيد النساج باستهتار عن شاعر القصة القصيرة وأكبر مجديديها ٠

★ ولعله لم يقرأ الدراسات العديدة التي كتبت عنه ومنها دراسة محمود أمين العالم ودراستنا في كتاب ( مقدمة في القصية القصيرة ) .

الطاهر يعدم تجديد يحيى الطاهر ينسب الى عن الدين نجيب هذه الصلاحية ويشير لمجموعة واقعية تسجيلية السيرك فيها مع آخرين هي (عيش وملح) على أنها نموذج التجديد .

به غير أن أخطر المغالطات هو اعتباره كل من بهاء طاهر وابراهيم أصلان من كتاب الواقعية الانطباعية ٠٠ وهذا يدل على انه لم يفهم نهج ورؤية كل من ابراهيم اصلان وبهاء طاهر ٠٠

فنظرة ابراهيم اصلان الى الانسان والعالم نظرة معادية للرومانسية والواقعية فهى تعتمد على الوعى الكامل والصراحة الشاملة ، وتعطى نوعا من الامتياز لما لا يليق البوح به مهما كان قاتما وخسيسا باعتباره الاكبر دلالة والأعمق ايحاء فى حين تؤكد أعمال بهاء طاهر نهجا نقديا شاعريا يعتمد الاسطورة والتخيل والرمز •

ان من يتأمل منهج سيد النساج في هذه المقالات لا يملك الا أن يبتسم سنخرية فهو يستخدم مناهج وصفية تقليدية مضى عليها الزمن وأفل • والمضحك أنه يذكر في احدى مقالاته • • نقادا مثل ( رولان بارت ) و ( الكسندر دوشكا ) و ( بياجيه ) ليوهم القارى و بثقافته غير مدرك النستى والتباين النقدى بين رؤى هؤلاء النقاد ورؤيته هو المغرقة في التقليدية والسكوبة والعقم •

★ انه يطلق على أكثر الأصوات حساسية من جيل الستينات انهم وسطيون ويلغى بتجن غير مسئول ما أحدثوه من ثورة وتجديد قائلا بمرارة كاتب ليس له تأثير « لقد جاء اقتراب كتاب هذا الاتجاه من عناصر التجديد في القصة القصيرة حثيثا ومحسوبا ٠٠ حيث اتخذوا منه موقفا مترددا غير حاسم ولا نهائي فلم يسرفوا في الأخذ بكل عناصره الفنية ، التي تفصل وتميز قصتهم القصيرة عن أصولها التقليدية عند الرواد الاعلام ، وانما استعانوا بأدوات معينة في بعض القصص » ثم يقول ( فقد حرصوا على الالتزام بعدد من الأساليب الفنية ٠ لم يفكروا في الثورة عليها أو الخروج عن حدودها ، وهي أساليب توفرت عند الكتاب الذين سبقوقهم في الكتابة ٠٠ فابتعدوا بذلك عن التجديد بالفعل في حين أراد نقادهم ٠٠ بالقوة ان يكونوا رواده ) ٠

★ الى هذا الحد من عدم الفهم والتشويه تأتى كلمات كاتب كان غائبا ويعانى عدم الحساسية عندما بدأت تتراكم ظاهرة ابداع القصية القصيرة لجيل الستينات وقمنا رصدها وقراءة مستقبلها وصدقت توقعاتا في كتابنا ( البحث عن طريق جديد للقصة ٧١ ) وهى دراسات صاحبت حذه الظاهرة منذ ٧٦ حتى استكملناها في كتابنا ( مقدمة في القصية القصيرة المصرية ) والتي سمح لنفسه أن يجتزىء منها اعتبارات دون سياقها في مقالته السازجة عن ابراهيم اصلان على طريقة ( لا تقربوا الصلاة ) .

★ ولنتسائل أين كان سيد النساج وقدمت بداية ظهور تيار قصة الستينات الذي عانى أبناؤه من صدامهم مع النظام ومعاناتهم بين تأييد الاصلاحات القوفية للمشروع الناصرى وتوجهم مطاردة أجهزة المخابرات ٠٠ لقد كان سيد النساج يسير بجانب الحائط ولينشىء أرشيفه عن القصة القصيرة المصرية بطريقة الجمع الآلى دون توصيف منهجى ٠٠ فى حين دفع كتاب الستينات حريتهم فى المعتقلات ٠

★ من الواضح أن كاتب بهذه الصفات لا يستطيع أن يدرك ما عبرت عنه قضية الستينات من توترات الواقع المصرى والعربى المعاش بكل همومه وأخلاقياته وأساطيره وأحلامه بكل تمزقات وتناقضات مرحلة التحول المحضارية وهي لحظة الخطر الذي تعيشه بمعاناة ونبل الشخصية المصرية ، وهي لحظة الخطر التاريخي الذي يترصدها والذي وصل الى قمة جنونه بعدوان ٥ يونية الصهيوني الأمريكي ٠٠ مما قلب التصهور والتخيل الأدبي ، فلم يعد معظم الذين أسهموا في ابداع هذه القصة الجديدة يستجيب لحاجة سرد حكاية ، وخلق أشخاص ووصف أخلاق وأوساط اجتماعية ، فالواقع هنا يقدم كحضور ٠٠ ككل يمكن لمسه كاملا في أية ناحية من نواحيه غير أنه ليس دائما واقعا مألوفا آليا في تابعه المكاني والزماني ، بحيث يثير الاطمئنان الكاذب لدى القارىء ، بل هو واقع غامض يبعث على الحيرة والتساؤل ، تتجرد فيه الأشياء والكائنات والأحداث من العلاقات المألوفة دون أن تتخذ من ذلك مظهرا شحيبا ٠

★ وهذه السمات وطريقة الكتابة التى تشبه محضر ضبط والبناء التسكيلي للأسلوب والبناء الذي يستوعى فنون التصوير والموسيقي والسيينما يختلف عن قصية يحيى حقى ومحمود البدرى ويوسف ادريس ٠٠٠

المن و اكن كيف يدرك هذا التحول دارس غير أمين أو موضوعي بتعمل يعامل بعض الأصوات الآخرى التي ترجمت أعمالهم الى أكثر من لغة كدليل

على صدق الثورة الفكرية والجمالية التي أحدثوها واستقرت أعمالهم في ضمير الأدب العربي الحديث ·

بدأ يهاجم النقاد الذين تابعوا هذه الظاهرة لأنهم عانوا من ويلات تحولات الواقع المصرى والعربى ٠٠٠ ولذلك كانوا أقرب تأثير في مجال النقد ٠٠٠ في حين اتى هو أخيرا ليشوه ويلفق أحكاما غريبة عن ابداعهم الشجاع الذي يتجاوز قدراته النقدية ٠

## الفصل الثالث

# كيف نفهم قضية شعراء السبعينات والحداثة

★ حتى ننقذ ونستخلص الاسهام الشعرى الخلاق والتجريبي في اللغة والصورة والمجاز والدلالة الذي يقدمه بدأب وجرأة شعراء السبعينات أو الرفض أو الحداثة ١٠ الخ من براثن ضيق الأفق النقدى ، وتخلفه عن ادراك جوهر وجدلية وثورية هذه الاضافة المعاصرة في لغة وبين الشعر والتي بدأت تتشكل ملامحها وتتجاوز بفضائها الشعرى وآلياتها الأسلوبية التعبيرية موجة الحداثة الأولى في الخمسينات والتي قادها عبد الرحمن الشرقاوى وصلاح عبد الصبور وأحمد عبد المعطى حجازى ٠

★ وأيضا حتى نجنبها التطرف وغلواء بعض شعرائها الذين يشعرون بمرارة عدم فهم عطائهم ، واعطائهم الفرصة في الاعلام والأمسيات والنشر ومواجهتهم القمع الفكرى والسياسي •

★ لكل ذلك نناقش ونفنذ دعاوى وكم الأحكام المطلقة والمتناقضة والمتحيثية والمنطلقة من منهج نقدى تلفيقى انتقائى مستورد وأكاديمي عقيم يحكم مقالة د٠ ماهو شفيق فريد ( وقفة مع أشعر السبعينات ) المنشور ( بأخبار الأدب تاريخ ٢٩/١/٩١٢) كذلك نرفض هذا التشنج والصبيائية والمرارة التي وردت في رد ( أمجد ربان ) وحملته الذاتية الموتورة على جهود وقامة النقاد ككل رغم محاولة بعضهم قراءة وتحليل وتقييم والدفاع عن هذه الموجة الحداثية الشعرية ، والمنشهور في ( أخبار الأدب عدد عدم ١٩٦٣/٩/٢٠) ٠

★ يقول ٠٠ ماهر شفيق فريد بيقينية مزعجة وتعالى ( ان شعر السبعينات وما بعده ـ رغم مزاياه غير المنكورة ـ يعانى من عدة عيوب فكرية وتعبيرية ـ الافتقار الى الشــكل المنضبط ، وكل حرية تستتبع بالضرورة عددا من القيود التى يفرضها الشاعر على ذاته فرضا ولا نعترض عليه من خارج ٠٠ هلامية التعبير والايحاء الذى يفتقر الى نواة صلبة من الدلالة يدور حولها ٠٠ الامعان فى الغموض الخداع لأنه لا يخفى وراءه عمقا وانما يخفى حذاء محزنا الاجتراء على المحرمات التقليدية دون الوصول

الى استبصارات نافذة يمكن الاحتجاج بأنها تبرر مثل هذا الاجتراء ، الايغال في الذاتية على نحو بقطع الجسور بين الشاعر والقارى العادى أو فوق العادى ) •

و وأبسط رد على هذه الدعاوى بجانب تزمتها الأخلاقى ومصادرة حرية الأبداع والتجريب نقول ١٠٠ ان انجاز شعراء السبعينات على تباين مناهجهم ورؤيتهم المستقلة بعضا عن بعض يمكن اعتباره حساسية جديدة مناهجهم ورؤيتهم المستقلة بعضا عن بعض يمكن اعتباره حساسية جديدة الشماعر لدى كتابة القصيدة فتطول أو تقصر طبقا لنوعية أفكاره ، والشعر الناجم عن هذا لا يقبل نظاما آخر غير الوزن تفرضه هذه المشاعر وتكون النتيجة ترجمة كلامية لموسيقى الوزن الكامنة في أعماق الشاعر ، وأمام هذا العنصر الجديد المتمثل في الدقة الخاصة بالجملة لا تخضع الا للمشاعر التي تمليها فتراجع العناصر الوزنية التقليدية مثل النبر والقياس والعروض والوقفات ١٠٠ انهم « يرمون الى ابتكار فن كلامي ينصهر فيه سلطان الكلمة وسلطان الموسيقي من أجل أن تنصاغ القصيدة لاوادة الشساعر وليس الشاعر لارادة القصيدة ، فكل حالة نفسية آيا كانت ضآلتها ، وكل خلجه الشاعية خاطفة ، لابه أن يقابلها تجسيد مناسب خاطف أيضا وفريد في نوعه » هذا على حد قول (جوسنان كان) و ( رينبه دى جاردان ) ،

→ وبلا أى دليل واستناد نقدى يرفض ــ ماهر شفيق طاولات أحمد طه وحدود الصباح عند أمجد ريان ، والورود المتخاصمة أو شموس الرخام عند جمال القصاص ولا زبرجدات حسن طلب وسجعاته ولا يائيات حلمى سالم وحائياته ٠٠٠ الغ ٠٠٠

ونتساءل بدورنا اذا كان هذا موقفه فلماذا يعكف الآن على تقديمهم للقارىء الانجليزى فى ترجمة وكتاب يعلن عن انجازه ( الشعر المصرى منذ السبعينات ) بجانب اعترافه انه حاول التنويه بأعمالهم فى عدد من الكتابات والندوات .

السبعينات لانها بعيدة عن ادراك وفهم انجازهم ولأنهم يتميزون بالكبرياء ويعكسون حساسية بالتحولات الجديدة في قلب وجدل العملية الاجتماعية •

→ ان ناقد جامعی یسیر بجانب الحائط ویتقیاً مناهج مدرسة النقد الجدید التی شاخت واستهلکت عند « سینجارن » فی کتابه النقد الجدید عام ۱۹۱۱ ، ومنهج البوت الذی یردده ببغائیة ماهر شفیق فرید •

ان يعتمد في فهمه على شيء سواه غير مدرك للتحولات التي أحدثتها علوم ان يعتمد في الله على شيء سواه غير مدرك للتحولات التي أحدثتها علوم

الأسلوبية والالسنية عند كبار نقاد الماركسية البعدد ( لوسبان جولدمان ) و ( ونجتين ) ، و ( جيرار ) الخ الذين يعتقدون ان النقد دراية سيموطيقية أو أسلوبية بمنظور اجتماعي وتنطلق دراستهم للنص الأدبي والخطاب اللغوى الاجتماعي باعتبارها يبني اجتماعية بالماهية تحمل خصائص اللحظة التاريخية التي تنتمي اليها ودلالات التركيب الطبقي .

★ لا يمكن ان يفهم ـ ماهر شفيق فريد ٠٠ بعزلته مفاهيم وعقائد وأسلوبية ورؤية جيل السبعينات الشعرى الذى عانى من ويلات مضاعفات هزيمة ٦٧ وانهيارات المشروع الناصرى للنهضة وحصاد الثورة المضادة والردة عن مكتسباتها التقدمية ، والمهادنة والتبعية للغرب والصلح مع اسرائيل وسيطرة ثقافته النفط البترودولار الذى شوه المثقفين وعقم عطائهم لخدمة السلفية والتخلف التى تصدره مدن الملح ٠

بلا ويبقى ما كنا لا نريد ان نتحدث عنه من دوافع خفية وتبادل منافع ليس لها علاقة بالشعر فى الدفاع عن فاروق شوشة وهو على حد تعبير لويس عوض شاعرا ملس ٠٠ يستخدم امسيته الشسعرية فى التلفزيون لغرض شاعريته المتواضعة ويحدم شعرا السبعينات من الحضور الاعلامى ، بعكس شاعر وناقد جاد مجدد هو محمد ابراهيم أبو سنه الذى يدير برنامجه فى الاذاعة بموضوعية ويقدم كل الأصوات والاتجاهات لانه فى موهبته لا أما هجوم أمجد ربان على النقاد فالسبب انه يطلب الاعتراف بموهبته وهو مطلب عسير لأن الأمر يتعلق بالاضافة والموهبة ٠

★ وأخيرا فان شعراء السبعينات ليسوا من المؤسسة الرسمية ورغم ذلك فهم أمجه المعبرين عن طموحات ووجدان الابداع والشخصية المصرية رغم تطرف وغلواء وذاتية البعض منهم .

.....

.

•

.

الباب الرابع في المسرح

.

•

# القصل الأول

# نبوءة لويس عوض في محاكمة ايزيس

اعتقد ومن واقع صداقتی ومعایشتی ومعرفتی وتلمذتی للناقد والفنان الشامخ لویس عوض ان روحه القلقة سوف تهدأ قلیلا الآن عندما یرقبنا عبر زجاج الموت البارد ونحن نقرأ أخیرا رؤیته ونبوءته وشهادته عن سر تكوین شخصیة وروح مصر التی عشقها بشجاعة بقلبه وعقله واعطاها عمره وجهده وفكره وابداعه الخلاق

بهر نعم فنش « مجلة القاهرة » النص المجهول الأدبى التجريبى (محاكمة ايزيس) وفي ذكراه الثانية يؤكد مدى وفاء وصدق أحد أبرز مفكرينا ونقادنا د٠ غالى شكرى للعهد والأمانة التي ائتمنه عليها لويس ءوض ٠٠ حيث أودع لديه النص وأوصاه أكثر من مرة دون ذكر للأسباب والدوافع ، بعدم نشرها الا بعد وفاته ٠

الوصية على هذه الوصية في أكثر من لقاء ١٠ ولقد حاولت أن استفسر من د٠ غالى شكرى عن هوية النص فالتزم الصمت احتراما لوصية أستاذه ٠

هم ولعل محاولتنا واجتهادنا في قراءة وتحليل وتقييم دلالة ومغزى ومعنى وبناء هذا النص التجريبي الهام الذي تذوب فيه الرواية مع الدراما من لتكون بنية ملحمية مصغرة يعطينا بعضا من الاجابة والضوء على دوافع رفض لويس عوض لنشره أثناء حياته و

ب بجانب ذلك فنشر هذا النص الأدبى يعطى النقه والنقاد فرصة مناقشة جانب مثير وملغز ومحير في تكوين لويس عوض وهو جانب المبدع الخلاق فيه ، ومطاردة وحصار الناقه والمؤرخ والمفكر والمعلم لهذا المبدع .

به ويتينا فلو قيض للويس عوض ممارسة الابداع السعرى والروائى والمسرحى لأحدث منذ سنوات بعيدة ثورة فى مفهوماتنا التقليدية عن الأدب والابداع • • وأغنانا عن التسكع فى الطرق المستهلكة للانشساء الأدبى •

لله فلقد أثبتت تطورات الابداع الأدبى صدق وثورية تجاربه الخلاقة الرائدة فى الشعر فى ديوان بلوتولاند والرواية ( العنقاء ) والمسر ( الراهب ) ومذكرات طالب بعثة ، وقصيدته معشوقتى السمراء ومعشوقتى الحمراء ٠٠٠٠

ان لويس عوض فى هذه الأعمال كان أبا الحداثة والتجريب والثورة على العروض والبيان ، والواعى بالحساسية الجديدة فى الكتابة الأدبية • ولقد مهد بذلك لنا الطرق التى مازلنا نواصلها ، وحطم الأوثان وحاكم الأوهام الباطلة فى ثقافتنا ونزع النقساب عن الأنظمة اللاعقلية الموروثة وأيقظ فى قيام قانون يصبح المفكر والفنان هو حقيقته دون تنازل. أو تبرير •

ولقد عبر لويس عوض عن معاناة صراع الشاعر مع الناقد أي مقدمة ديوانه بلوتلاند ٠٠ بقوله « هذا مجمل ما فعله لويس عوض وما لم يفعله وهو لم يقصد بنشر هذا الديوان أن يفتح فتحا بل ان يخلق دوامة صغيرة من دوامات الفكر وسط هذا الأسن الأزلى ، وهو يعلم أنه نهب الشيعراء على نطاق لم يسبق له مثيل ، فمن أجل هؤلاء قال لويس عوض الشيعر وهو ليس بشاعر ، وهو يعد بألا يكرر هذه الغلطة ولو نفى في بلاد الخيال ، ولو أنه أراد الآن أن يقرض الشيعر لما استطاع ، فقد انقطم عنه الوحى منذ أن عاد الى مصر في الخامسة والعشرين ولو أنه أراد الآن أن يقرض الشيعر المركس ، ولم يعد يرى أن يقرض الشيعر لما استطاع فقد أجهز عليه كارل ماركس ، ولم يعد يرى من ألوان الحياة الكثيرة ومن ألوان الموت الكثيرة الا لونا واجدا » .

الم و ثورات الابداع والخلق التي تنتاب لويس عوض تحدث في لحظات أزمات حادة فكرية وحياتية يعساني ويلاتها وهي تعكس وتوازي مراحل انتقال قلقة وحاسمة في عمر مصر والحركة الوطنية الديمقراطية ، ولقد كتب ( محاكمة ايريس ) ورواية العنقاء ، وديوان بلوتلاند وترجم بروميثوس طليقا لشلي في سنوات القلق والغليان والثورة بين ١١ و ٢٠ وما أعقبها حتى ٥٢ ه

الأعمال كتبت في مناخ الدعوة للثورة على جمود العهد البائد وفسساده والدعوة لخروج الجديد من القديم ولهذا فهي وثيقة تاريخية بغض النظر من صحة مضامينها أو عدم صحتها وبغض النظر عن سلامة أحلامها أو عدم سلامتها ، لأنها تصور مناخ تلك الفترة ( ١٩٤٥ ـ ١٩٥٢ ) المشبع بالثورة والتحدى في الأدب والفن والفكر الفلسفي والسياسة والاقتصاد والقيم الاجتماعية والأخلاقية .

★وربما كانت قمة المد الثورى التقدمي في تلك الفترة هي تكوين. اللجنة الوطنية للطلبة والعمال في ١٩٤٦ لاسقاط معاهدة «صدقي وبيفن» معاهدة الأحلاف العسكرية ، وهي فترة تحالف الطليعة الوفدية بقيادة محمد مندور وعزيز فهمي مع اليسار المصرى العريض ضد طغيان الملك فاروق وتحالف الاقطاع والرأسمالية مع الاستعمار ، ولقد كنت أنا شخصيا وسط هذه التيارات المتلاطمة بمثابة المعامل أو المفاعل ( الكاتاليست ) كما يقول أهل الكيمياء وتمثلت لى الحرية الحمراء راية قانية اللون لكثرة ما ضرج وجه الأرض من دماء شهداء الحرب العالمية الثانية في سبيل مخرج را الشعوب من أغلال النازية والفاشية ، وبلغ اللاتفاهم بين البشر في مصر مبلغ المأزق الذي لا مخرج منه الا بطائش الرصاص ، فكان العنف والاغتيالات » •

﴿ وَلَنْ نَفَهُمُ القَصِدُ وَالدَّلَالَةُ وَالْرَمُورُ وَجُوهَا الْمَعْنَى الْمُحْتَبَى ۚ فَى الْمَابِ وَعُمُوضُ الْمِيْلُوجِيا المصرية القديمة واسطورة أوزوريس وصراع الآلهة وانسماف الآلهة والأبطال والكهنة والبشر في نص ( محاكمة ايزيس ) الا بتقصى ودراسة الواقع المصرى والعالمي والانسياني في هذه المرحلة التاريخية -

★ فالكاتب الذي يعى جدل المرحلة التاريخية يخلق صورا حية هي نحت في مادة متمردة وجموح ، وهي صور بالغة الصعوبة بطبيعة الحال ، ولكنها مع ذلك حقيقية وواقعية لأنها تصور جذوة الحياة التي لم تخمد نارها بعد ، وصدق الصراع ضد الشكل النهائي للعالم ، وصدقها يكمن في حقيقة أن ما ترسمه بشكل مبالغ فيه الى حد كبير صحيح من الناحية الجوهرية في مضمونه الاجتماعي .

النص سوف عدد أننا وبما سنحاوله من تفسير وتحليل وتأويل النص سوف نكتشف عند لويس عوض ، شمول الرؤية وصدق وعمق وتجاوز الرؤية ومستقبليتها بحيث نخاطب المستقبل ونقرأ حاضرنا الآن بكل ما فيه من تدن وتبعية ومهادنة وانهيار .

★ لقد شيد \_ لويس عوض بمهارة واتساق انشائى فى نص (محاكمة ايزيس) بناء أدبيا مركبا من عنصرين وشكلين أدبيين لكل منهما مفرداته المجمالية ولغته وآلياته فى الخطاب الأدبى هما الرواية والدراما اختلطا وذابا فى اهاب وبوتقة النسخ الشعرى الكلاسيكى الفخم المثقل بالصور والمجاز والرموز غير أن اللغة كانت قريبة من الفصحى المخففة الساخرة ذات التراكيب العامية ٠٠٠ وأنزل حوار الآلهة من علياء القداسة والجهالة والجهامة الى لغة العامة من البشر ٠٠٠٠

ef."

والثابت أن لويس عوض أقام نصه التجريبي على دراسات موسعة للمسرح المصرى القديم وقضية وماهية وجوده واختفائه لعدم تخطيه جدران المعابله واغراقه في أسرار الدين ، كذلك درس الميثولوجيا المصرية والأساطير وأسطورة أوزوريس وايزيس ، واعتمله كثيرا على بلوتارك ، وله دراسات لعل أبرزها دراسته عن المسرح المصرى القديم ومأساة الانسان بين الفن والدين في كتابه ( دراسات في أدبنا الحديث ) وله تفسيراته وتأويلاته وتخريجاته لجوهر وحقيقة هذا المسرح وقارنه بالمسرح اليوناني وانتهى الى القول ( بأن اليونان فعلوا ما لم يفعله المصريون خرجوا بهذه وانتهى الى القول ( بأن اليونان فعلوا ما لم يفعله المصريون خرجوا بهذه الأسرار من المعابد والمحاريب الى الهواء الطلق وحرروا الفن من الدين ، فاستخرجوا من فكرة لاله المعذب فكرة البطل المعذب ، وأنشأوا عليها مسرحا فيه من الدنيا أكثر مسرحا فيه من الدنيا أكثر مما فيه من الدين .

﴿ وهذا ما حاوله لويس عوض أن يخرج أسطورة أوزوريس من طقوس المسرح الدينى الى ساحة وصراعات الحياة المعاصرة ويضعها فى أتون الصراع السياسى الذى كان يغلى فى مصر الأربعينيات وليستبصر ويقرأ سمات وملامح روح الشخصية المصرية واتصال عقيدة أوزوريس ويقرأ سمات وملامح حيث ـ وكما سنثبت بالتحليل ٠٠٠ تجلى ايزيس فى صـورة الطفل المخلص ٠٠٠ المسيح مريم العذراء وحوريس فى صـورة الطفل المخلص ٠٠٠ المسيح ٠٠٠ المسيح ٠٠٠ المنسيح ٠٠٠ المسيح ١٠٠ المسيح ١٠٠ المسيح ١٠٠٠ المسيح ١٠٠ المسيدح المسيد ١٠٠ المسيد ١٠٠٠ المسيد ١٠٠ المسيد ١١٠ المسيد ١٠٠ المسي

الله كان في مصر القديمة أسرة من الآلهة كلهم أخوة وأخوات وكان أفراد الأسرة هم الآله ست والألهة تفتيس والآله أوزوريس والألهة ايزيس أما ست وتفتيس فقد ولدا داخل الزمن وأما أوزيريس وايزيس فقد ولدا خارج الزمن ، قد نشب الصراع بين ست اله الجسدب والعقم والصحراء والشر وأوزوريس اله الزرع والضرع بذرة الحياة في كل حي ، تمر يده السخية على الوادى الأمين فتنتشر فيه الخفرة كل عام ويعاد حبه الكائنات فتهتز بالأشواق وتملأ الدنيا بالخلف الخصيب ٠٠ ولقد دبر ست مكيدة الصندوق الشهيرة الذي سجن فيه أوزوريس وألقى به في النهر ، فطفا الصندوق حتى بلغ البحر الأبيض المتوسط وحملته الأمواج الى بلدة يبلوس ( لبنان ) وفي يبلوس نمت على الشاطى، شبحرة أرز كبيرة احتوت الصندوق ٠٠٠ ولقد رأت ملكة يبلوس الجميلة الشجرة فأعجبتها روهي « عشتروت » ، فأمرت بقطع الشجرة وأن يقوم منها عمود ضخم وسط قصرها أو معبدها وعندما استدلت ايزيس على موقع أوزويريس مضت اليه واتخذت صورة النسر وحومت حول العمود لتطوف بجثة زوجها أوزويريس وحدثت المعجزة فقد حملت ايزيس بالروح القدس دون أن يمسسها زوج ، وعادت ايزيس بزوجها في زورق تحمله الأمواج جثة هامدة فاستلقت عليه

ايزيس ونفخت فيه من أنفاسها فردت اليه أنفاسه ، انها قبلة تجدد في المت الحياة ٠٠

البردى التى كست مستنقعات الدلتا ، وهناك وضعت الاله الابن والابن الخلص حوريس .

ولقد خشى اله الشر ست هذا الشالوث المقدس وعثر أخيرا على أوزوريس وفتك به من جديد ومزق جسده وقطعه أربع عشرة قطعة وقذف بكل قطعة منه في اقليم من أقاليم مصر ٠٠٠ وجدد جسده المزق تربة الحياة في كل اقليم ٠

أما ايزيس فقد اتهمها الآله الشرير ست بخيانة الزوج وزءم أنها حملت حوريس سفاحا ، ودعا الآلهة الى محاكمتها •

♦ وعند محاكمة ايزيس ٠٠ تتوقف عدسة ومخيلة وبصيرة لويس عوض ليشيد بالواقع والتخيل وبلغة الشعر والدراما والقص مأساة الصراع الأبدى بين الشر والخير الحقيقة والضلال والكذب ٠٠ البراءة والنذالة والفتنة ، وعلى عدة مستويات يناقش برؤية نقدية ساخرة الواقع السياسي والاجتماعي والأخلاقي لمصر الأربعينات ويرمز عبر صراع الآلهة والبشر لمصراع الشعب مع الاستعمار والقصر وتشويهات وفساد القضاء ومقاومة المعارضة وشهود الزور ٠٠٠ والمتفرجين السلبيين على الأحداث والشعراء والكتاب ومدى صدقهم ، غير أنه يتجاوز كل ذلك وبرؤية شمولية انسانية رحبة هذه الصراعات الدنيوية الى قضايا عامة مطلقة يعانى منها البشر حتى الآن في ملهاة ومأساة الحياة ٠

ويهزج بين الحقيقى والوهمى ، الاسطورى والتاريخى ٠٠٠ بنفس ملحمي صاخب ومتدفق وهادر ٠

الله ولأن النص المركب الذى شيده وأبدعه لويس عوض يرى أن هذه الفترة تعود الى ماض بعيد ٠٠ بل ماض خارج الزمن وأنها نظام انسانى تلاشى ، كما تراها من حيث الضرورة التراجيدية لانهيارها ، ولهذا السبب فان الضرورة هى أقل صراحة ومباشرة الى حد كبير وشى أكثر تعقيدا مما فى الملاحم القديمة ، وهنا يتفاعل النظام القديم مع التكوينات الاجتماعية الأخرى الأكثر تقدما ، والأهداف الملحمية العامة قد تبقى ، الا أنها سبق أن اتخذت طابعا محليا أو خاصا ضمن اجمالى صورة المجتمع ٠٠ وهكذا خسرت طابعها الملحمى الصرف ، وفى ضو وذلك مزج لويس عوض الرواية بالدراما بالشعر الملحمى ٠

لل وتعقد المحكمة برئاسة (رع) كبير الآلهة وعضوية (تحت ورا آمون) ويتقدم (ست) بادعائه قائلا في حقد «أنا ست الرهيب اله الصحراء قاتل أوزويريس اله الخصب : أعلن بأعلى صوتى أن الربة الجميلة ايزيس قد حملت سفاحا وخانت زوجها وأخاها أوزوريس وادعت أن حوريس ابنه ٠٠٠ فألحقت العار الأبدى بنفسها وباسرتنا الكريمة وأطلب نزع الحجاب منها واعلان عارها في جميع الأمصار ، كذلك أطلب ابطال عذه البدعة الجديدة التي ظهرت بين نساء الوادى وهي لبس الحجاب اقتداء بايزيس ذاته الحجاب ٠٠ أنا (ست) أقرر أن الطفل الالهي حوريس ابن سفاح وأنه ليس من أبناء الآلهة ، ولا من أبناء العمالقة بل هو ابن بشرى وضيع يصنع التوابيت والصناديق في (طيبة) .

♦ ويتقدم للشسهادة شهادة الاثبات ( ملكات ) جامع الذهب و ( عشتروت ) خلية الآلهة ، وكل منهما له مصالح مع ست وأطماع في شعر ( ملكارت ) يطمع في ذهب صحراء مصر الذي يسيطر عليه ( ست ) اله الصحراء و ( عشتروت ) وقعت في حب أوزوريس وكلاهما يشهدان زورا على صدق ادعاءات ست ويؤكدان التهمة على ايزيس ، أما الشاهد الثالث فهو الآله ( من ) رب التناسل لا يجتمع ذكر بأنشي من الانسان والحيوان الا يعلمه ، وشهادته محيرة فهو لا يثبت التهمة ولا ينفيها ، غير أنه يعلن عدم تصديقه بأن تحمل ايزيس وهي عذراء ويشهد ( حابي ) اله النيل بأن الصندوق سبح على النهر حتى وصل الى شط ابيدو ولقد خفت اليه ايزيس ونقلت الشجرة الى معبدها الأزهر تحت بصر الآلهة والبشر وأقامت منها عمودا في وسط المعبد تحج اليه كلما هزتها الأشواق ورمزا ولخصب تحج اليه الذارى وتتبرك به ...

وعندما يوجه (رع) الى ايزيس هذه الاتهامات تكتفى بالرد ٠٠ أنا كل ما كان وكل ما هو كائن ، وكل ما سيكون ٠٠ أنا الحقيقة وتعلن فى حسم ٠٠ أقسم بالطفل الالهى حوريس ٠٠ المخلص المنتظر المولود خارج الزمن ٠٠٠ أقسسم بالطفل الالهى الذى ورد فى ألواح تحت الأزلية أنه سينهض فى نهاية الزمن ويثأر لأبيه المقتول من قاتله ٠

غير أن ( رع ) كبير الآلهة يقع في اغراء وفتنة ( عشتروت ) ويقف موقف القاضي المتحيز ضد ايزيس ويعلق الحكم على تقرير الطبيب الشرعي مد ويكتفى الشاعر بنتاؤر بالصمت والبكاء على المهانة التي تتعرض الها ايزيس .

 • قولى أن الشجرة التى تنبت حوله لم تنبت فى ببلوس بل نبتت فى (أبيدوس) قولى أن حكاية النسر صحيحة وأن مولاتى ايزيس ذات الحجاب نقلت الشجرة من شاطىء أبيدوس الى معبدها بأبيدوس وهناك لبست أجنحة النسر ورفرفت حول العمود المقدس فحملت السيد حوريس بالروح وحين جاءتها آلام المخاض خافت على ولدها فتك الاله ست الواقف بالمرصاد ففزعت الى دولة مولاى تحت ووضيعت الطفل الالهى بين مستنقعات البردى • • • قولى أن كل كلمة قالتها مولاتى ايزيس صادقة •

ویؤکد دفاع ( بتاح ) شهادة حابی وحتحور ۰

وتتهاوی دعاوی عشتروت وملکارت ویتضم کذب شهادتهما واطماعهما فی مصر •

ان بتاح يكشف المؤامرة ، مؤامرة الفينيقيين ويعلن « من يملك الخمور : الفينيقيون ٠٠ من يزرع القصب : المصريون ٠٠ الزيت ٠ الصابون ٠ السفن نعم السفن ٠٠ الأساطيل وسائل النقل ٠٠ بيوت الدعارة كل ذلك يملكه الفينيقيون المولون ٠٠٠ والصناعة ٠٠ الأسواق ٠٠٠ السماسرة المغنيات الممثلات من فنيقيا ٠٠٠ حتى الأم أوزويريس المتجددة يتاجر بها الفينيقيون في المسارح ٠٠ أبقيت لنا صناعة قومية ؟ نعم بقيت لنا صناعة الدموع ٠٠ والآن بعد أن ملكوا كل شيء ٠٠ لم يبق أمامهم الا السياسية ٠٠ ان بلاط الملك من الفينيقيين لقد دخلوا مجالس ألجيش ٠٠٠ انهم يتمصرون كل عام بالآلاف لينتشروا في الدواوين ٠٠» ٠

ويسل تقرير الطبيب الشرعى ويدعى رع أنه ورقة بيضاء ويبتلع الورقة ٠٠٠ غير أن ( تحت ) كان قد قرأ الورقة وعلم ما فيها ان الأم عذراء ٠٠٠ ويعلن ( بتاح ) ذو الدرع المضيء عن رغبته فى قتل ( رع ) بعد أن يتشاور مع ( تحت ) وأمون ٠٠٠ وهنا رأى الثلاثة الطفل الالهى يرفع رأسه من صدر أمه فتحيط برأسه هالة من نور ويقول ( أنا كل ما كان ٠٠ كل ما هو كائن وكل ما سيكون انا الحقيقة ٠٠٠ وذهل الآلهة الثلاثة ٠٠ كانت هذه أول مرة يرون فيها طفلا يتكلم ، ولكنهم علموا أن سر الأم العذراء قد انتقل الى طفلها الالهى ، فصدعوا بالأمر وانصرفوا راجمين ولم يلتفتوا الى ايزيس لطريحة مرة واحدة فقد علموا انها فى حمى حوريس المخلص وحين بلغوا أعمدة القاعة قال ( تحت هيا ننصرف ٠٠ لقد ظهر المخلص وتحقت النبوءة لقد جاء فى الكتاب الجديد ٠٠ « عندما يأتى آخر الزمن ٠٠ سوف ينهض المخلص فينتقم لأبيه من قاتله ويخلص مصر من مكره وشروره ٠٠

----

قال ( بتاح ) لقد أفلت شمس مصر أما هذا الملك الخائن فلن تمتلىء جعبته بسهامي مرة أخرى ٠٠ لقد باع دولتنا بجسد امرأة ٠

♦ وحين أطل رع على العالمين من كبد السماء ليحرقهم بشمس الطهيرة ، بدا وجهه شاحبا باردا ٠٠ ومد يده الى جعبته فلم يجد فيها سهاما ولم يرشق بسهامه أحدا ٠ وأراد أن يزهو بقوته ولكنه ظل شاحبا باردا كأنه قرص من الصفيح وفهم ( رع ) أن ( بتاح ) غاضب وعلم أنه لن يضع فى جعبته سهاما بعد ذلك فندم على قوته الضائعة وخجل من نفسه قليلا ثم نظر الى الغرب طويلا وألهب جياده الستة البيضاء فركضت تطلب الأفق بسرعة المستاق ليرخى المساء سدوله ويزيح ( رع ) كهولته المتعبة على صدر ( عشمتروت ) وهكذا أدرك الشفق الالهة ٠

★ تلك كانت نبوءة لويس عوض بعيدة البصيرة عن مستقبل الصراع الدامى الذى كان يدور فى الأربعينيات فى مصر بين الشعب والاستعمار والقصر جسدها لويس عوض بالصورة والرمز واستقصاء واستخدام أسطورة ايزيس الغائرة فى وجدان الشعب المصرى ٠٠ ولقد أسقط لحد ما التفسير المسيحى على رموز الاسطورة فى أخذه بالثالوث المقدس ايزيس وأوزويريس وحوريس ٠ وجسد تجلى ايزيس فى مريم العذراء والمخلص حوريس الذى يتكلم فى المهد ٠

★ وربما كان هذا التفسير هو ما جعل لويس عوض يتردد في نشر هذا النص الهام لا سيما بعد الحملة السلفية المتخلفة التي قامت ضده دائما كلما حاول أن يدنى برأيه عن سر تجدد الشخصية المصرية وميلادها من جديد وتفسير جوهرها الحضارى ٠٠ غير اننا خسرنا بعدم نشرها محاولة ابداعية تجريبية جديدة كان يمكن أن تضع ابداعنا في طريق الابتكار والأصالة في خلق أدب جديد مستلهم من تراثنا العريق ٠

الفكرى. ولقد نفذ أبناؤه ونشروا هذا النص ليثبتوا له أن اسهامه الفكرى. والابداعى لم يذل درسا لنا في التنوير والخلق المتجدد بتجدد هموم. واقعنا

# الفصل الثاني

# أهـل الكهف ٧٤ وبعد الواقع في مسرح محمود دياب

تشكل مسرحية « أهل الكهف ١٩٧٤ » لمحمود دياب اكتمالا ناضحا وشجاعا في روَّيته الفكرية والدرامية ، والتي يمكن تحديد مسارها في تتابع أعماله القريبة : « باب الفتوح ، وثلاثية الرجل الطيب ، ورسول من قرية تميرة للاستفسار عن الحرب والسلام ، وكلها قد تعرض للعسف والرقابة والمنع في ظروف السقوط الذي يعيشه مسرحنا الرسمي .

ونظرة اجمالية لأعمال محمود دياب تكشف عن وحدة موضوعه الدرامي ، بدلالته وقصده الاجتماعي :

سنجد من البداية في مسرحيته الأولى: البيت القديم، زواجا مصطنعا يتم بين الارستقراطية المصرية المنهارة وابن الطبقة المتوسطة للهندس ابن ساعي البريد، هدف هذا الزواج هو ان تجدد الارستقراطية حياتها في طبقة جديدة هي بطبيعة مصالحها بعيدة عن مصالح الجماهير الفقيرة، حدث ذلك والشعارات الاشتراكية والحديث عن العدل الاجتماعي كان مرتفع الصوت في حين كان دعاة الاشتراكية مطاردين، ولأن الكاتب غير رافض لهذه الشعارات وفي نفس الوقت يدرك بوعيه مدى ركود الواقع الاجتماعي وعدم تغييره الى الارقى والأكثر عدالة، بحث عن أسلولب بسيط ومفهوم، فمادام الانسان المصرى المقهور المستقل هو موضوعه فليصبح أيضا جمهوره، لذلك كانت مسرحيته (الزوبعة) نوعا من النبوءة للانهيار الذي حدث في ١٩٦٧م،

فشمة هدوء يسود القرية ، ولكنه هدوء على السطح ، فالشعارات وحدها لا يمكن ان تصنع هدوءا أبديا ، فما أن هبت زوبعه على القرية وشعر من دبروا الجريمة ان الحساب على وشك الوقوع بعودة (حسن أبو شامة) حتى انهارت الأقنعة وظهر القبح والجريمة والخسة الممثلة غي أصحاب السطوة والملاك •

ثم جاءت (صنبورة) في (ليالي الحصاد) (١٩٦٦) أملا يبدو في متناول كل انسان في القرية ، ولكنها في حقيقة الأمر تستعصى على أي انسان فيها ، فلا يملك أهل القرية الا ان يشوهوا صورتها وثمة شحنة رمزية غاية في العمق بين الفتاة الجميلة اللعوب (صنبورة) وبين مراوغة وغموض ما طرح من حلول لأهل قريتنا عن المستقبل ان هذه المسرحية الفذة في بنائها المتقن المعقد وتعدد مساراتها ، بين الواقع والوهم ، العيني والمتخيل ، لتلقى من بعيد نظرة حسية ونافذة لجوهر أزمة الفلاحين في قرانا العديدة المظلمة حيث يلتقون في (ليالي الحصاد) منهكين ، يمارسون قرانا العديدة المظلمة حيث يلتقون في (ليالي الحصاد) منهكين ، يمارسون التي يعيشونها .

ذلك أن هدف التشخيص هذا هو الوهم ، وان صحة الوهم هي التي ، تضمن كمال التقليد ، وبذلك يحاول المسرح الوصول ، الى شفافيه صافية ، وينحصر كماله في تلاشية نفسه ، ويزول الحاجز بين الصالة والجمهور وينتصر الخيال في تناسى أكاذيبه ، وتلك هي ببساطة غاية المسرح الواقعي ، التي اكتشفها ( محمود دياب ) لانه أدرك أن مضمون الدراما يتألف من صراعات الناس فيما بينهم ، وصراعاتهم من خلال ارتباطهم بمختلف مؤسسات الدولة ، أدوات القهر في مجتمع طبقي .

وفى نفس هذه المرحلة ، قالت مسرحيته ذات الفصيل الواحد ( الضيوف ) وبطريقة زاعقة ، ان قيما ما تطرح من الزمالك وان تكن الاشتراكية نفسها حين تصل الى القرية تتحول الى مكاسب لبرجوازيتها .

هذه الرؤية المستقبلية التي قرأت بعيون ضاربة الودع ملامح الكارثة والانهيار ، كان عليها ان تستعيد كغيرها توازنها وتستوعب تفاصيل الانهيارات التي تعاقبت نتيجة أخطاء تاريخية قائلة معروفة لكل ذي بصيره ثورية ، فأيا كانت تحديداتنا الازمة ثورتنا التي عشناها فالمسئولية قائمة على الجميع ، لذلك كانت سمات مرحلته الجديدة بعد صمته وتجديده أدواته التعبيرية ، والتي بدأت سنة ١٩٧٠ بكتابه (ثلاثية الانسان الطيب وحتى (أهل الكهف ١٩٧٤) طرحا ناضجا لبداية الحل الجذري ، فالمسرح منا يصبح أثار طاقة ونشاط ، والتزام وحرية ووجدان ، فثلاثية الانسان أطليب موضوعها القهر ، انها ثلاثة ألحان منوعة ومتناغمة تلتقي في النهاية في لحن القراد الذي يدعو بصراحة وتحريض للقيام بفعل ثوري جذري ، فالرجل الطيب يظل في حيرة من أمر هؤلاء (الغرباء الذين لا يشربون فالرجل الطيب يظل في حيرة من أمر هؤلاء (الغرباء الذين لا يشربون عنه عديد الملاحظات ، ويتصرفون كما لو أن شيئا مدبرا سيحدث ، دون عنه عديد الملاحظات ، ويتصرفون كما لو أن شيئا مدبرا سيحدث ، دون اهتمام بالرجل ، وهم يتكاثرون ، لانه فقط يتكلم ولكنه يدرك في النهاية اهتمام بالرجل ، وهم يتكاثرون ، لانه فقط يتكلم ولكنه يدرك في النهاية ان لا حل الا في حمل بندقيته واستدعاء ابنه للوقوف في وجه الغرباء .

وفى ( الرجال لهم رؤوس ) تقتحم الحياة الراكدة لموظف سلبي هدية غريبة : صندوق به جثة بلا رأس ، ثم تصل الرأس بعد ذلك ، وفيها ملامحه نفسها لقد ظل عشرين عاما يرى الأخطاء ولا يتكلم وها هو الآن متهم بلا قضية وأمام محكمة لا يعرف قضاتها ، غير انه يدرك ان عشرين سنة من اللامبالاة هي المسئولة عن ذلك ويصبح « اني مسئول عن القتيل ، وعن دعواه ضد من سفكوا دمه ، اني لأسمعر شعورا عظيما بأن الأيام المقبلة ستكون أياما قاسية ، ولكنها في نفس الوقت ستكون أياما عظيمة ، الجثة تخصنا بلا ريب ، وقضيتها أيضا حتى نهايتها » ،

وأخيرا نصل لحن القرار وهو الانتظار القلق الذي طال عشرين عاماً فمن خلال انتظار عايدة للأمل وفارس الأحلام ، في ( اضبطوا الساعات ) يجسد الحوار وحركة الحدث وايحاء المشاهد ، رؤى زائلة لمجتمع مقبل ، معد للتحويل واعادة البناء ، وليس صورة ثابتة لعالم ثابت الدعم سلطة الوهم أسسه .

ان هذه المحاولة في ثلاثية ( الانسان الطيب ) كشفت عن قصدها الواعي الصريح في مساهمة ( محمود دياب ) في ما يمكن تسميته ( الدراما والثورة ) في مسرحية ( باب الفتوح ) ، فلم يعد هناك مجال للموادبة والافتعال في الرموز انها تقدم تفسيرا لسقوط انتصارات ( صلاح الدين ) ، ففقراء المسلمين هم الذين صنعوا انتصاراته ، لكنها تحولت كلها الى مكاسب لطبقة قواد الجند والتجار ، فكان طبيعيا ان تسقط لانها لم تجد من يحميها ، ان السيف وحده لا يصنع انتصارات حقيقية للشعوب ، فلابد ان يسانده الفكر ليحقق العدالة الانسانية ،

ان ( محمود دیاب ) یستعید هنا قدراته فی أحكام البناء الدراهی الما عودنا فی ( لیالی الحصاد ) فهو یعقد بشاعریه أصیلة زواجا شرعیا بین الواقع وصدقه ، فنحن لا نلتقی بصلاح الدین ، ولكننا نشعر بتواجده طوال المسرحیة وعلی ثلاثة مستویات مسرحیة متوازیة ومتقاطعة ، نجد أنفسنا فی جوهر قضیة معاشه فی واقعنا العربی ، حیث أصبح مصیرنا السیاسی خاضعا لنوعیة جدیدة من العسكریة ذات الوصایة علی الآخرین اتخطط و تحلم و تنهرم باسمهم وهم غائبون عن الصورة ، رغم انهم الضحیة الاولی والأخیرة ، لهذه السیاسات ،

ومناقشات الشباب هنا لقضية (صلاح الدين) تبدو وكأنها تدفع مختلف الدول التي تتنازع الدراما الصرية منذ مولدها الى أقصى حدودها و

وبعد ( باب الفتوح ) صار كل شيء واضحا شكلا ومضمونا ( ان رسول من قرية تميرة ) تربط بشكل حاسم بين المعركة الداخلية والمعركة الخارجية لن يتحقق النصر فيها الا اذا استطاع الشعب ان يحقق انتصارا

حاسما في الداخل ، فمصالح البرجوازية المصرية هي في الحقيقة ضد أي التصار حقيقي في المعركة الخارجية ·

لقد ارسل أهل (تميرة) الكفر المجهول الذي لا يربطه بالعالم غير (ترانرستور)، وجرنال واحد يقرأه (أبو عارف) ورغم ذلك فهي ككل في الكفور المصرية المعتمة الفقيرة، أعطت بسخاء أبناءها للمعركة، وعندما وقف اطلاق النار وفتحت الثغرة عاشت القلق الرهيب، فهي لا تعرف ماذا يحدث في العاصمة، وأخيرا تقرر ارسال (أبو عارف) الى مقر الجرنال والى القيادة ليستفسر عن مسألة الحرب والسلام، فتكون النتيجة الا يجد (أبو عارف) (من يسأله بل يتحول هو الى موضوع مثير لتحقيق صحفي تكتبه احدى الصفحات المدعيات،

ان تساؤل ( أهل تميرة ) قائم حتى الآن ، غير انهم عرفوا الطريق عندما حملوا الفؤوس ضد اطماع ( الحاج دسوقى ) عم ( المجند ) ، الشهيد الفكرى ) الذى اغتال أرضه وهو هناك ، يحارب .

ولقد عانت هذه المسرحية رغم عمق ووعى مضمونها ترهلا في البناء ولم يكن (محمود دياب) موفقا في المشاهد التي أبرزها بسمخرية غالى فيها عندما وصل (أبو عارف) مقر الجرنال •

ولكن لأن الواقع المصرى يقذف أبدأ بمادة جديدة ويسمح للمادة القديمة ان تختفى عن الانظار ، ولأن ( محمود دياب ) قد اختار قضيته وايقاع مسرجيته من جدل الأحداث الخارجية مباشرة أمام المشاهد ، والمستملة على جميع سمات اللحظة القائمة أو على العديد منها ، فقد ابدع أخيرا ، (أهل الكهف ١٩٧٤) كتحذير واستغاثة لانقاذ الشعارات التقدمية التي عشينا نؤمن بها عشرين سنة ،

انها مشاركة وجدانية في البناء الخلاق لعالم لايزال في طور التكوين مع اكتشاف ايقاعه الداخلي ، فحدث المسرحية له • ايقاعه ونموه ( ودلالته التي تضعنا في قلب الاهتمام العام ، الذي يظلل حياتنا عندما بدأت ، تبعث ( جثث طبقات متعفنة ) وقوى استغلالية ، بدأت تطل برأسها في حياتنا ، تحتل الجرائد ووسائل الاعلام ، ومراكز النشاط الاقتصادي تحت أقنعة غريبة وشعارات مستهلكة ، كانت أول من عبث وضحى بها •

لقد تحول قصر « ميم باشا » الى مخزن للتحف والتماثيل يحرسه عم حسان المصرى الطيب الذى كان يوما خادما لهذا القصر ، وفي عهدته تسعة تماثيل شمعية في الحجم الطبيعي ، ولهذه التماثيل طبيعة غريبة فادا دققت النظر فيها تدرك انك كنت تعرف هذه الوجوه من صورها ، التي كانت تملأ صحفنا في صفحاتها السياسية أو صفحات المجتمع وذلك

فى مطلع الخمسينات ولأن امرا قد صدر باصلاح الكهرباء فى القصر وفتح النوافذ بعد عشرين عاما ، فقد دبت الحياة فى التماثيل ، وبدأت تتحرك لقد كان (حسان) يعيش دائما أزمة قريته (عزبة الحنيش) حيث المسائل تختلط مناك اختلاطا شديدا ، حتى ليستحيل أن تفرزها وتسميها كذلك كان يطارده كابوس غريب ، هو صاحب القصر وراءه جمع من الناس وفى يده سكين كبير ، ويطل يجرى ويصرخ فى ظلام لاتزال فيه نجما من السماء .

ولكن يبدو ان الكابوس ٠٠ أصبح حقيقة فما أسرع ما جاءت الأخبار عن انطلاق التماثيل هنا وهناك ، وهم الذين طالما قيل عنهم انهم أصبحوا في ذمة الماضي ٠٠ ان صوتهم يعلو على لسان الصحفى (كاف ٠ كاف) المدافع عنهم قائلا (أيها السادة ، لسوف تعود أسماؤكم الى الصفحات الأولى كأبطال بعد أن لحقتكم الاهانة ، يحزنكم سنوات ، ستزول كلمات وتعود كلمات لظهور ٠٠ ستعلو أصواتكم من جديد ٠٠ امنحوني ثقتكم واجعلوني ٠٠ لسانكم الناطق ، باسمكم جميعا ، ولكن أطلب منكم الكثير ١٠ انتا نعيش عصر النورات ٠٠ فلنعلنها ثورة ٠٠ لتعرف في التاريخ ، بثورة التماثيل وعلى الفور يتجمع الفقراء من الفلاحين والعمال وصعاليك المدينة ، بسخرون من عودة هؤلاء ، غير أن الأمر أجل من السخرية ، فصوت بسخرون من عودة هؤلاء ، غير أن الأمر أجل من السخرية ، فصوت المعرف في التاب عاقدا العزم على عدم السماح ألهم بالمود الصحيح ، ويرتفع الاعلى جثته يثير الآخرين ، حتى يصلوا الى الحل الصحيح ، ويرتفع الصوت المستقبل ٠٠

« أن التماثيل تنطلق الآن في كل مكان ، لقد أطلت رؤومهم من المجرائد وأصبحوا يشاركوننا حياتنا ، وإن عددا منهم انطلقت في بعض القرى والمدن الصغيرة ، فراحت تعارد الفلاحين ، وتشميل الحوائق في المصانع والتاريخ يشهد بانه عقب كل انتصار تحققه الجماهير ، تنطلق بعض التماثيل التي تشبه هؤلاء ، لتحاول ايقاف عجلة الزمن ، لهذا ساقف على تلك البوابة ، حتى لا أدع تمثالا واحدا يخرج من شوارع المدينة إن أسسم لعشرين سنة من عمرنا أن تضيع هباء ، ويسدل الستار بيطء على جموع الناس ، تزحف على البوابة ، فهل تتحقق الرؤية ؟؟ من محموع الناس ، تزحف على البوابة ، فهل تتحقق الرؤية ؟؟

ان هذه المسرحية في النهاية تتمسك بحيوية المسرح بقدر ما تتمسك بانسانية الأسخاص غير ان الواقع الفانتازي الذي يخلق على هذه الشاكلة لا يستطيع الا ان يلم بالواقع بصورة ناقصة مختصرة فان الأحداث الواقعية كانت هنا مجرد اشارات فقيرة الى العمليات الجارية داخل النفوس م

ولكن وبرغم كل ذلك فان أعمال محمود دياب تشكل سؤالا مطروحا عن مدى تشكيلها موقف أكثر ثورية للانسان المصرى اذا اتياج لها ان تصل الى كل الناس ، أصحاب القضية أولا وأخيرا .

# الفصل الثالث

# قراءة في مسرحية ست الملك لسمير سرحان

بر ابداع الكاتب والناقد - د سمير سرحان - وهى فى اعتقادى ترد الاعتباد لماساة وملهاة الحاكم بامره الخليفة الفاطمى ، تلك الشخصية التاريخية التى اختلفت حولها آراء المؤرخين والباحثين وخضعت لعديد من التفسيرات المتعسفة التى تخلط بين الأهواء والاساطير والادعاء حول شذوذ الحاكم بامره وتصويره فى الميثولوجيا الشعبية بالجنون والنزوع الى الاعتداء والغطرسة ، بل يكاد يجتمعون على انه سفاح ، ولقد انتهت حياة الحاكم بامره فهاية غامضة مأساوية ، فلم يعثر على جثته حيث اختفى فى حبل القطم ولم يترك الاحماره ومداس قدميه .

غير انه اعتقاد شعبي لدى اتباعه بأنه الامام المنتظر امام آخر الزمان الذي سيظهر في نهاية العالم .

لأحداث التاريخ وايرادها بعض شخصياته المعروفة الا انها تبعث تحت اللحداث التاريخ وايرادها بعض شخصياته المعروفة الا انها تبعث تحت اللحدة اللازاماتيكية والسيكولوجية عن رمزية تاريخية واجتماعية وأخلاقية أر ان تمرّج في هذه المسرحية ارضاء لحاجة الفكر الذي يريد أن يشعر أدوما بالماضي في الحاضر، والخاصر في الماضي أن تعزج العنصر الأبدى بطريقتها ليس فحسب شخصيات الحاكم بأمره وست الملك، وبرجوان، بطريقتها ليس فحسب شخصيات الحاكم بأمره وست الملك، وبرجوان، والحسين بن جوهر الصقلي الخبر بل عصرا بكامله ومناخا بكامله ومدينة بأكملها وشعبا بكامله، وأخيرا كتفاصيل أخيرة، انها تعكس الفكرة بقصة تستأثر بالنفس، وهي تؤسس هذه الفكرة وفق معطيات خاصة من التاريخ مغامرة بسيطة جدا بسيطة وحقيقة وجد حية مختلجة، وجاء واقعية حتى أنها تخفي عن عيون الجمهور الفكرة نفسها كما يخفي اللحم العظم.

والتشكيلية تثبت عدة ملاحظات على نهج ( سمير سرحان ) المسرحي انه

يؤمن بأن من يفكر فى حاجات المجتمع التى يجب أن تقابلها دوما محاولات الفن والمسرح اليوم أكثر منه فى أى يوم آخر ، هو مكان للتعليم فالدراما وفق ما يريد ان يفعل مؤلف هذه المسرحية يجب ان تعطى للجمهور فلسفة ، والافكار صبغة والشعر عضلاته والحياة والدم لأولئك الذين يفكرون بتعبير متجرد ، وشرابا للنفوس العطشى وبلسما للجروح الخفية ولكل انسان نصحا وقانونا ،

فالفن والخرافة يجب الا يحجبا الرسسالة وان لا تضسير اللذة الدراماتيكية بالفائدة الأخلاقية ·

★ وكما يقول ( ميشال ليؤر ) في كتاب ( فن الدراما ) « دعي أنفسكم تسحرها الدراما على ان يطل الدرس فيها ، وان يستطاع دوما العثور ، عليه حين يريد أن يشرح هذا الشيء الجميل الحي الساحر ، الشعرى المتحلى بالذهب والحرير ، والعسجد ، ففي أجمل الدرامات يجب أن نجد دوما فكرة قاسية ، كما تجد في أجمل امرأة هيكلا عظميا ولذا فأن ( هوجو ) اذ يحرص على المفهوم الفوليترى للتراجيديا ، يعتبر المسرح ( منبرا ) يستطيع الشاعر من فوقه وهو مكلف ( بمهمة وطنية و ( مهمة اجتماعية ) و ( بمهمة انسانية ) ان يعلن لا عن الانيجل الفلسفي في عصر الأنوار ، ولكن عن الدروس الصارمة للحكمة والدين ) » •

لل يتبدى الحاكم بأمره ومنذ أحداث الفصل الأول مهموما وقلفا يظل واقفا في الشرفة ، يتأمل جبل القطم مشغولا باليقين الكامل ، والعدل الكامل وغير ذلك لا شيء ٠٠٠ غير ذلك الفوضي في كل مكان ٠٠ وهذا الموقف سوف يقوده الى المأساة في النهاية ، فهناك في القصر من ينسبع خيوط التآمر على السيطرة على الحكم وتوجيه الأمور في حين المطالم والاثام والنصب والاحتيال والاغتصاب والخديعة والقهر تغرق الشعب شعب القاهرة ، ووسط هذا الجو المتآمر في القصر تقف شقيقته سبت الملك رمزا للحاكم الميكافكي العملي .

تقول مخاطبة الحسين بن جوهر الصقلى قائد الجيوش ـ وهى قلقة من موقف الحاكم بأمر الله الباحث عن اليقين والعدل « انا مش بكلم على البحسد ، يا حسين ٠٠ بكلم على الروح ١٠ الامام الحاكم بتعذبه أسئلة كثيرة ٠٠٠ زى أيه هو العدل وأيه هو اليقين ٠٠ أسئلة ملهاش علاقة بالقوة والسلطان ٠٠ وأول ما الحاكم يسأل نفسه يا حسين يبقى مش حاكم ٠٠ يتحول لانسان ساعتها ينهار البنيان المطلوب دلوقت اننا نحافظ على يتحول لانسان ساعتها ينهار البنيان المطلوب دلوقت اننا نحافظ على الكيان اللى بنيناه ٠ بالطلم بالعدل بالشك باليقين مش مهم ٠٠٠ (صمت) من على حكم الماطمين ٠٠ يا حسين أنا صحيح خايفه على الامام لكن خايفه أكثر على حكم الفاطمين ٠

المؤلف لمدينة القاهرة الفريضة ذات البعد البانورامي التي يرسمها المؤلف لمدينة القاهرة الفاطمية بأسسواقها وساحتها وجوامعها وحواريها وحاناتها فهو يختار مجموعة أحداث تشكل حبكة درامية تتصاعد الى ذروتها باغتيال الحاكم بأمره •

لله وهي تبدأ بتآمر ( برجوان ) أمين القصر و ( ست الملك ) على تدبير تهمة سرقة بيت أموال اليتامي ( للقاضي ابن النعمان ) اخلص المقربين للحاكم بأمره ودفعه للحكم عليه بالاعدام وهو واله ( ريدان ) حامل المظلة للحماكم .

وبعه تنفيذ الاعدام يقف الحاكم بأمر الله ليصور الجو الذي يحكم من خلاله القاهرة وهو يسجل أولى مواقفه الفكرية التي سيدفع ثمنها من حياته ووجوده في النهاية الحاكم يقول: تشرق الشمس كل يوم على القتل والخيانة والسرقة والاحتيال ١٠ الاثم يلطخ وجه العصر ١٠ هـذا زمان الشقاء في مثل هذا العالم تسبى النساء ١٠ تنام الأمهات ثكالي ولا يكاد الرضيع يطلق ضحكته الأولى حتى تلطخ قلبه الاوجال هذا زلمان الطاعون ١٠ ومع ذلك فمن يستطيع أن يقيم فيه العدل ١ أنسان ؟ ليس أقل من اله ١٠ العدل الكامل هو مطلبي ١٠ ومع ذلك فكانسان ، لابد أن أصل إلى اليقين الكامل ٢٠ اذ كيف اقيم العدل الكامل دون أن أصل إلى اليقين الكامل ؟ كم من الآثام ترتكب في الظلام دون أن تراها عينا الانسان الاعمى ١٠ كم كتم على وحدى أنا الانسان أن أحمل على كتفي عبء اصلاح العالم ؟

ويقول: الذل والحرية هما أمر الله الى منذ حكمت بأمر الله ٠٠ ذلك لأن الله خلق الناس أحرارا وأمر الحاكم أن يقيم العدل بينهم فسلبه حقه في الحياة لهب لغيره الحياة ٠

♦ فالحاكم بأمره اذا في هذا النص سلطان تؤرقه قضية العسدل والحرية لشعبه ورفع الظلم والقهر عن الضعفاء وهو سليل أسرة عتيدة أقامت دولتها على دعوى باطنية وشعيه وجده المعز لدين الله الفاطمي الذي أسس الحكم الفاطمي في القاهرة بسيف المعز وذهبه وأبوء العزيز بالله الحاكم المثقف المتنور •

ولها توجهات اجتماعية فهو سلطان مفكر حالم فيلسوف ، يصطدم بأحلامه ولها توجهات اجتماعية فهو سلطان مفكر حالم فيلسوف ، يصطدم بأحلامه بقوانين الفترة التاريخية التي يعيشها عصر القرون الوسطى حيث الحكم هو القهر والمخاتلة والتآمر ولغته هو السيف والعنف ، وضد قوانين هذا العصر يطرح الحاكم بأمره ( يتوبيا انسانية وأسئلة عن العدالة والحرية والصدق وكل القيم النبيلة الانسانية ، وينسى الوجه الآخر الذي يعيش معه في الأسرة والقصر ، ينسى ( ست الملك ) الرمز والنموذج لحاكم

هذه المرحلة والذى يدرك ويعى جيدا قوانينها الصارمة للسيادة والتسلط والقهسر .

انها تقول : ( من كان في الحكم ٠٠ مش لازم يبص من اللي عاش ومين اللي مات ٠٠٠ مين المجرم ومين البرى ٠٠ مين الطالم ومين المطلسلوم ٠

لم وسط هذه القلقلة في القصر ودوامات الاضطراب ونسسيج المؤامرات يظهر ( ابن اسماعيل الدرزى ) ٠٠ هو مغامر جوال سليل الشياطين لا يعرف هل هو رسول وعميل للدولة العباسية ارسل بعد دراسة لشخصية الحاكم بأمره ليوقعه في شراك خديعة كبرى ٠ حيث يتعاون مع ( برجوان ) الذي خلع الحاكم منه اختام الخلافة وشئون الحكم وذوى نفوذه في القصر ، يتحايل الدرزى على تلفيق رؤية للحاكم تثير فيه طموح التآلة والامامة حتى آخر الزمان ، فهو الحق وهو الذي يحيى ويميت وهو الأول والآخر ٠

به ولنقرأ هذا الحوار بين الحاكم والدرزى وبرجوان لنفهم حقيقة الخدعة والمؤامرة ·

الدرزى: من كلمتك علمتنا ٠٠ من عقلك أرشدتنا ٠٠ من قلبك احببتنا ٠٠ بنور بهائك أضأت لنا الطريق بسنا جمالك تستظل العباد ٠

التحاكم : ( يمسك بيده ويهزها ) انت متأكد من الكلام اللي بتقوله ؟

الدوزى: كيف وقد كانت حياتى بيدك فأخرجت لى الماء وكان موتى بيدك فحددت ساعة موتى ٠٠ ثم كانت حياتى بيدك فأطلقت سراحى ٠٠

التحاكم: أنا ما أطلقتش سراحك يا برجوان .

برجوان : احطه على الخاروق .

التحاكم : ( بتردد ) لا ٠ لا استنى شويه ٠٠ بلاش الفجر ده ٠٠ خليه الفجر اللي بعديه ٠

الدرزى : واذا كانت مشيئتك ان أعيش يوما آخر ٠٠٠٠ فأتمنى أن أعيش في الدعوة ٠

التحاكم: دعوة ؟ لايه ؟؟

الدوزى : لك ٠٠٠ الناس في انتظار الدعوة ٠٠٠ وما أنا الا رسيولك الدوزي : لك

برجوان : ولعل يوما واحدا يكفيك أيها الغريب

14.C

الدرزى : الهداية من عند قائم الزمان •

الحاكم: ( يردد لنفسه ) قائم الزمان ٠

الدرزى : هذا هو اللقب الذى خاطبتك به عندما اقبلت على بالماء في الصحيحراء ٠

الحاكم : ( يردد لنفسه ) قائم الزمان .

ويندفع الحاكم بأمر الله بايحاء كلمات الدرزى واغراءاته خاصة بعد ان دهنه وهو نائم بالفسفور حتى يضىء بالليل فيلتبس عليه الأمر ٠٠٠ ويتأله الحاكم ويتصرف كانه اله وامام معصوم من الخطأ يقيم العدل وينصف المطلومين ويسوى بين الناس ويطلق سراج السجناء ويراقب الأسواق ويتجول في الحوارى ٠٠ يراقب شئون الرعية ٠

فى حين ينطلق الدرزى برجوان وأعوانه يقنعون الشعب بأن الحاكم بأمر الله كفر بالله ووحدانيته ، وانه جن واختل عقله وانطلق يأمر ويقتل ويشرد ويعذب كل ما لا يتفق معه لقد تمت المؤامرة واختل موازين الأمور واضطربت أحوال الخلافة •

ويصل الأمر لذروته عندما تسلط فكرة حرق القاهرة على ذهن الحاكم فيجب أن تحرق القاهرة حتى تطهر من ادران الظلم والطغيان وتولد حياة وناس وقيم وأحلام بريئة جديدة ٠

ويصرخ الحاكم: عايز أعرف ٠٠ أعرف كل شيء ٠٠٠ سر الحياة سر الموت ٠٠ ليه الانسان بيدل ٠٠٠ ليه يطغى ٠٠ عايز أعرف كل شيء ٠

ويزداد يقينه بحرق القاهرة ٠٠٠ وفي هذا الموقف يتفق در سمير سرحان فيما جاء في الفصل الممتع الذي كتبه (ترفال) في كتابه (رحلة الى الشرق) عن الحاكم بأمره الذي خطب في أهالي القاهرة بعد انقلابه على طلم واستبداد اخته ست الملك ووزير القصر ، واطلاقه سراح المسجونين وقال أن جده المعز لدين الله قد قهر القاهرة واذلها وعليها أن تنتقم منه وتحرق مدينته لتسترد حريتها .

يقول الحاكم تأكيدا لهذا الموقف وبعد ان اكتشف أبعاد المؤامرة •

مش شايف حاجة ٠٠٠ برجوان قال لى انى أعرف كل حاجة والدرزى قال لى أن كل هذا العالم ملكى أنا ٠٠ يتحرك باشارة من يدى ٠٠ بارادتى ٠٠ اذ أردت تنطبق السماء على الأرض والأرض على السماء ، النجوم تخرج من أفلاكها والقمر يسقط فوق الكون والأرض والشمس فوق القمر

وفوضى عظيمة تعم الكون اذا أردت ٠٠٠ كل شيء يحترق يحترق يعترق بنار رهيبة تملأ الأرض والسماء ٠٠ كل شيء كل شيء يحترق (كأنما لمعت في ذهنه فكرة) آه يحترق هو ده الحل اللي بدور عليه ٠٠ كل شيء يحترق ٠٠ يبقى رماد ذرات هائمة ملهاش معنى ٠٠ لا تضر ولا تنفع لا هي خير ولا هي شر ٠٠ فراغ ٠٠ فراغ كامل كل شيء لازم بتطهر بنار مقدسة هايلة ٠٠ تكتسم كل شيء ولا تبقى على شيء نار هايلة ترتفع من الأرض للسماء وتنزل من السماء على الأرض أربعين قرن ٠٠ ثم يبدأ كل شيء ٠٠ كل شيء يرجع بريء ظاهر ٠٠ جميل شفاف ومن هنا نرجع نبنى تاني كل شيء عطاع باس تانية ماتعرفش السرقة ٠٠ ماتعرفش النصب ٠٠ ماتعرفش الضعف والنفاق والتخاذل) ٠٠

وأمام هذا الموقف يتم تحديد مصير الحاكم بأمره بيد اخته (ست الملك ) فهو يجب أن يختفى حتى تحافظ على سدنة الملك وهيبة سلطان، المعز لدين الله الفاطمي •

ويتحمل مصيره بشنجاعة وهو يردد:

الحاكم: هيا ٠٠٠٠ هيا بنا أيها الصديق ٠٠٠ وغدا عندما تدق الطبول في القاهرة ٠٠٠ عندما تعود القلوب بالأفراح اذكروني ١٠ اذكروا رجلا كان يريد فلم يستطع أن يحقق ما يريد ١٠٠ كان يتمنى أن يعرف و فمات دون أن يعرف شيئا ١٠٠ كان ينشد اليقين فلم يخلف في قلبه سوى الحيرة والجنون ١٠ اذكروا رجلا أدرك في النهاية أن الانسان يولد ليعرف شيئا واحدا ٠٠ هو الوت ٠٠

### القصسل السرابع

## قراءة في ثلاث مسرحيات لمحفوظ عبد الرحمن

تشكل اسهامات الكاتب « محفوظ عبد الرحمن » فى المسرح والدراما التليفزيونية اتجاها جديرا بالمناقشة والتحليل والتقييم ، ربما لأن اغتراب قلم الكاتب قد حجب عن المشاهد رؤية معظم أعماله التى عرضت فى أقطار عربية غير مصر ، على حين يكتظ الجو المسرحى والتلفزيونى فى مصر بأعمال سطحية لا تعبر عن هموم الانسان المصرى العربى وطموحاته وأزماته .

فشمة مأساة تحدث كل يوم لمن يذهب إلى المسرح المصرى الآن ، أو يتابع الدراما التلفزيونية ، وهو يتوقع أن يرى دفق الحياة بينابيعها ، والحياة بأسرارها ، ويعيش لحظات الجمال والعظمة ، والصراع الاجتماعي ، لكنه يجد بدلا من ذلك ، مدعين يقدمون أعمال التسلية والتهريج المسف الذي لم تعرفه مسارح دوض الفرج ، والمتهم بفشل الذوق العام المسرحي والدرامي عندنا هو المسرح التجاري أو الكباريهات المسرحية والمسلسلات التليفزيونية الملمة المتسابهة الموضوعات بينما تحجب أعمال جادة عن خسسبة المسرح والشاشة الصغيرة مثل أعمال « محفوظ عبد الرحمن » .

قدم « محفوظ عبد الرحمن » عددا من المسرحيات على خشيات المسرح العربية هى : « حفلة على الخازوق » و « عريس لبنت السلطان » و « الفغ » و « كوكب الفيران » وقدم على الشاشات العربية الصغيرة عدة أعمال تليفزيونية باهرة ، أبرزها « طيور الشمال » و « ليس غدا » ، « سليمان الحلبي » و « عنترة » و « ليلة سقوط غرناطة » و « المرشدي عنتر » ، و « الكاتبة على لحم يحثرق » •

وفى كل من مسرحيات «حفلة على الغازوق » و «عريس لبنت السلطان » و «ما أجملنا » نجد معنى اللول التاريخي كتجريد ، ونعيش تنوق العظمة ، والمعانى العميقة ، بمعنى أن الدراما المعاصرة لدى الكاتب، رغم استنادها الى هيكل تاريخي ، الا أنها ليست محددة بفترة زمنية •

فهى لحظات الأبدية والأنية فى نفس الوقت ، فمحف وظ يرفض الرومانطيقية والسيكولوجية ، ومسرحه يتخذ موضوعا يقوم على خصوصية التراث العربى برؤيا عين عصرية وبشكل ينحو الى التجريدية والواقعية فى نفس الوقت والحوار عنه محفوظ رشيق نابض مقتصد ، والتوتر الدرامى غير تقليدى ، فالحدث دائرى متعدد الجوانب ، له ايقاع ذو تنغيمات متنوعة ، والسخصيات لها أكثر من بعه ، وتتشكل فى نوعيات مختلفة لتؤدى ، نفس الوظيفة الدرامية ، وبخاصة فى مسرحية (حف لة على الخازوق) ،

### 🖈 مسرحية « حفلة على الخازوق » وروح التراث:

فى ثلاثة فصول تتشكل أحداث هذه المسرحية العذبة ، فى حكاية تستفيد من روح التراث العربى ، وأجوا السجون ، وساحات الولاة ، الناس البسطاء ، ومع ذلك ينتصرون على دهاء الطغاة ، وينشدون أنشودة الأمل والحرية ، ولنتقص مرتكزات هذا النص بنقل عبارات المؤلف فى بداية كل فصل :

◄ « وفيه وصف لنكبة حسن المراكبي نتيجة سيره خالي البال 
٨ البال عبد المراكبي نتيجة سيره خالي البال 
٨ البال ١٠٠٠ عبد المراكبي المراكبي البال ١٠٠٠ عبد المراكبي البال ١٠٠٠ عبد المراكبي البال ١٠٠٠ عبد المراكبي المراكب وبيان العظمة من شرور السعادة والأمانة والعياذ بالله » · ﴿ وحسن شابٍ. طيب لطيف المعشر ، مثل ملايين غيره ، يولدون دون ضبجة ، ويموتون وسط قطرات من الدموع ، انه ملح من ملح الأرض ، جندى مجهول يبذل جهدا خارقًا من أجل أن يزرع ظله بالخير ، ولأن الأرض كبيرة جدا ولأن الكون. هائل جدا ، فلا أحد يقدر عمله ، ويدبر لحسن كل من مدير السحن. ومساعده فخا معتادا نتبينه من كلمات المساعد : « أقنعنا الوالي أن هناك خطرا على حياته ستكسبه الى سنفنا ( بلهجة ذات مغزى ) أليس كذلك ، « ويوافق مدير السبجن مرخبا ، ولكن » أين كبش الفداء ؟ وعلى الفور. يوقعون بحسن ويعلنون أتهامه بمحاولة اغتيال الوالي • وأمام ذهول حسن يستفسرون عن اسمه واسم عائلته فيقول : « محمه » ، فيرد عليه مدير السجن يعبارة ذات دلالة : « انت من عائلة محمه ، لماذا اذن تثير الضجة عائلة محمد كلها ناس طيبون يسمعون الكلام ويطيعون الأوامر ، كل. الزبائن لدينا من عائلة محمد » ويتوالى التحقيق التعسفي مع حسن ، فيعترف انه كان يود ابلاغ الوالي برسالةً • ونعرف أن الرسالة عن رؤيةً لحسن ، مضمونها أن جرادا غزيرا هاجم الأرض الخضرة حتى أكل كل. شيء حتى الانسان ، ولأن الدنيا مليئة بالفظائع فشمة خطرا على الوالي ، وعليه أن يعترف • ويفاجأ حسن في السجن بزيارة يبلغها له الجندي ـــ انها « هند » • ( وهند أنثى بمعنى خاص ، انها كالأرض تعطى بلا حدود ، وتأخذ كل شيء ١٠ انها ضارية ، عاشت راهبة في بيتها النائي بعد موت

زوجها ، ولكنها ليست ملاكا ولقد أعطت قلبها لرجل واحد توفرت فيه شروطها ، وهو حسن رغم وجوده في السجن ) • وما كان للمؤلف أن يفسر ما نستنتجه نحن من سياق الحديث الدرامي ، فهو يقرر في تعريفنا بهند ( ان قصة حسن وهند هي ، من وجهة نظر ما ، قصة قيس وليلي و « روميو وجوليت » ، الا انهما لا يقولون الشعر ) •

ويتم اللقاء بين حسين وهند ، ويدور بينهما حوار رشيق ، كله مداورة ، نستدل هنه على أن « هند » قررت أن تخلص « حسن » بحيلة من سجنه ، وتقابل « هند » مدير السجن والمساعد ، وتلعب بهما ، وتغرى مدير ائسجن ، وتدعى له انها جاءت لزيارة أخيها ، وتحاول أن تقنعه بعد أن عرفت نقط الضعف فيه بالافراج عن حسن ، ويتفق معها على اللقاء يوم الخميس ، والانفراد بها ومعه اذن الافراج ٠

ويبدأ الفصل الثانى ، و « فيه يقص الفقير الى الله تعالى ما وقع الحسن المراكبى من أهوال ، وما لاقت الأرملة الحسناء من صعاب ، وبيان طرائف العصر والأوان والله المستعان » ، وهنا يتحول المساعد الى كاتب ديوان المحتسب ، وتسأله هند : لماذا يتنكر فيتهم بالجنون ، انه من رجال المحتسب ، والمحتسب عدو لمدير السحين ، ويدخل المحتسب ، وكان مشغولا بصراع بين سنجق قتل سنجقا آخر ، وينهرها ، غير انها تصر على شكواها من أن مدير السجن يريد أن يختلى بها فى بيتها ، فيغضب ويهدد بسجن المدير ، ويشدد عليها فى معرفة السبب ، فتعترف بأن مشقيقها حسن تصدى له كالأسد فسجنه ، ويدور حوار بينهما حول التصدى شعارضة مع مدير السجن ، وتغريه ( هند ) فيقع فى الفخ ، وبعدها بأن متعارضة مع مدير السجن ، وتغريه ( هند ) فيقع فى الفخ ، وبعدها بأن يحصل فى نفس الليلة على تصريح بالأفراج عن ( حسن ) على شرط أن يحصل فى نفس الليلة على تصريح بالأفراج عن ( حسن ) على شرط أن

وتنتقل (هند) الى ديوان الوزارة حيث الضجة ، وحيث مجموعة من المجوارى ، ونخاس وتصطدم بوزير الوزير ، وهو نفسه المساعد والكاتب في المشاهد السابقة ، ومرة أخرى ينكر تشكله ، ويظنها جارية ، وتحتج على هذا وتعيد شكواها ، ويرفض الاستماع لها وتصر على انتظار الوزير ، وتعلم منه أن الوزير غاضب على حرمه ، وأنه قرر شراء طاقم جديد من الجوارى ، ان لديه ٣٦٠ جارية بعدد أيام السنة ، ودائما ، رغم التغيير والتبديل ، فعددهن ثابت فهو يغيرهم ، كما يغير ملابسه القديمة ، ويدخل الوزير ويظل يستعرض مع النخاس نوعيات الجوارى من كل جنس ومكان الوزير ويظل يستعرض معها في مشاكل سياسسية ، ويظن الوزير أيضا أن لا يريد أن يدخل معها في مشاكل سياسسية ، ويظن الوزير أيضا أن (هند ) جارية ، فتصرخ أنها حرة ، ورغم غرابة الكلمة التي جزاؤها

الاعدام، فانه يستظرفها أجمالها، ويتعرف منها على سبب حضورها فتقدم شكواها اليه، رغم أن الموعد ليس موعد الشكاوى، وتكرر هند أن مدير السجن يريد أن ينال منها في بيتها، وكذلك فعل المحتسب، ويدعم الوزير الفضيلة والغضب على هذه الانحرافات، ويعدها الوزير أن يحضر الاذن بالافراج عن أخيها أيضا في يوم الخميس.

وتنتهى أحداث المسرحية بالفصل الثالث: « وفى اليوم الرابع والعشرين من شهر شوال ، أقاموا احتفالا كبيرا فى قصر الوالى ، وتسابق المتسابقون لدفع بعضهم البعض الى الخازوق » • وتخدع ( هنه ) نجارا يعمل أربعة صناديق بمقابل أن تمنح له نفسها ، وتستطيع بالحيلة أن توقع بكل من الوزير ، والمحتسب ، والمدير ، والنجار وتحسسهم فى الصناديق ( ويتقن الكاتب الحوار بين الاربعة فى ثوب كوميدى وساخر من أركان الدولة ، وفى نفس الوقت يكون قد أفرج عنه ، وأخبر الوالى من أركان الدولة ، ونم مصدق ، ويقبض على أركان الدولة ، ويأمر بمحاكمتهم ، وينتصر حسن وهند وليت الوالى يتعط •

هذه خلاصية المسرحية آثرنا تفصيلها ، لكى نكشف عن نهج «محفوظ عبد الرحمن » المسرحى نهج الاستناد على جو حواديت التراث ، وتجريد الحدث والأشخاص ، بحيث تجرى الأحداث هنا وهناك فى نفس الوقت ، قاصدة فى النهاية مناقشة مشكلات معاصرة عن طبقة الأغنياء ورموز السلطة للقهر والتلاعب بالوالى ، والحياة الطفيلية على حساب البسطاء ، وهى رموز غير سطحية ، فهى رموز متعددة المستويات المحلية والانسانية فيحقق محفوظ بذلك مقولة أن المسرح هو أن « نكون واقعيين فى اللاواقعية » ، « فالدراما الحديثة تتخلص من التقاليد الواقعية الموروثة عن المسرح البرجوازى والرومانيكى ، وتحرص على الاعراب عن شواغل عن المسرح الإنسان البسيط وتكشف أو تعيد اكتشاف سر خفى قريب ومتميز عن الحقيقة الإنسانية » (١) »

وحساسية الدراما عند « محفوظ عبد الرحمن » تنفى عنها كل نوعية رومانتيكية لأنها تبحث قبل كل شيء عن المؤثر ، ولأنها تخضع المشهد ، والقصة ، واللغة لغاية الحصول على تأثير حسن ، بدلا من أن تخضعه لوحدة شعرية ، ولأنها تود أن تلمس وتبرهن أكثر مما تمثل .

ويحقق محفوظ هذا بتوقد وسطوع في مسرحيته ذات الفصـــل الواحد: ( ما أجملنا ) •

<sup>(</sup>١) انظر : « فن الدرامة ، ميشال ليؤور •

#### الأسرار « ما أجملنا » ومغزى الأسرار

نحن أمام موقف يحمل داخله أسرارا ، ما كان لها أن تعرف ، اولا أنه حدث ما سنراه ، والعصر لا يهم ، وأتوهم أنه تجريدى رغم الاطار التراثى ، والأزياء لا تعبر عن عصر معين ، وانما هى مجرد أزياء تاريخية ، تجمع بين الجمال والمستوى الاجتماعى والوشاية بوجدان الشخصيات ، والكان أيضا لا يهم فنحن فى أحد القصور التى يسكنها الوالى فى عاصمة غير محددة ، وحدوده الجبلية ربما توحى بامتدادات الدولة الاسلامية فى العصر العباسى ، ويعتمد ايقاع المسرحية وتجسيداتها على المسرح على التحكم فى الاضاءة ، وارتباطها بالتوتر الدرامى ، وتوجد مجموعة من التأثر توحى بكشف الاسرار .

من الحوار بين الوالى والحاجب (كفافى) تعرف أنه مشغول بالبلاد ، ورخائها وعزتها ، لكن أبناء يعيشون فى الجبال ، وعبثهم يعطل نصف الجيش ، ويستهلك نصف الموارد ، وهو يعتقد انهم ما كانوا يستطيعون شيئا لولا (بدر البشير) الذى يقود التمرد ضده ، ويرى الحاجب أن ديه (بدر البشير) دينار ، ثمنا لخنجر يطعن به وهو نائم ، ويدرك الوالى ان الحاجب التقط واحدا من المتمردين للقيام بهذا العمل وأنه صديق (الزعيم) ، ويظهر الوزير (تنوير) ، بينما (الأمير) يكاد يقتلها الملز من رحلة قامت بها ، بعد أن ضاقت بالعاصمة ، كانت تظن أن فى الرحلة تجديدا ولكنها استنفذت كل وسائل اللهو ، ويذكر «الحاجب » أنه يخفى مفاجأة للتسلية وبالاستفسار عنها ، يقول : « فى الخارج عراف بارع » وتأمر الأميرة بدخول ؛ ( لعدل يجيد الكذب فنحن فى حاجة الى التسدية) ،

ويدخل ( العراف ) عراف ليس مثل من يعرفهم من العرافين القدامي أو الحاليين فهو عراف بسيط ، وشخصيته آسرة ، وصوته آمر ، ويقول لهم : « انه يعرف الكثير ، وشروطه الا يسأله أحد « كيف عرف » ·

« الغريب أنه يدهشنى أن ترغبوا فى رؤيتى فما سأقوله تعرفونه حيدا ، فالماضى كله مرصود فى خزانات عقولكم ، وأنا أحذركم أيها السادة ، أنكم لن تتسلوا » •

ويسخر منه الوالى ، فيرد عليه :

« لقد أرتجف قلبك عند دخولي » •

ويغضب الوالى ، وتخفف ( الأميرة ) من غضبه ، ويذكر ( العراف ) بعض الوقائع التي حدثت للبعض ، فيذهلون ، ويقول « العراف » لهم بعد أن دخلت الملكة الأم ثم ( الوصيفة ) :

« أنا أيها السادة أرى الآن عقولكم ، كما لو كانت سوقا يرى من شباك ، وأستطيع أن أرى ما تفكرون فيه » •

وينظر ( العراف ) للوصيفة ناطقا باســـم ( أنوف ) ، وتنكر ( الأميرة ) معرفة الاسم فيرد ( الوزير ) عليها :

« أنوف هو أخى - لكنه مات منذ سنوات ، ان الأمر قديم » ·

وتقول ( الأميرة ) عنه ردا على تساؤل ( الوالي ) :

« لماذا أنوف بالذات » ، يقول :

« وجه من عشرات الوجوه مرورا في خيالي ٠٠ لكن ٠٠ وتتوقف ــ فيرد عليها ( العراف ) بثقة :

« لأنه الوجه الذي شغل خاطرك » •

ونعرف من سياق الحوار المكثف أن (أنوف) كان الوزير للوالى ، وحل أخوه (تنوير) محسله بعد موته وتتمتم (الملكة الأم) بكلمات غامضسة عنه •

#### ويتساءل العراف:

« لماذا لا نعود الى الوراء ١٧ عاما ، حين مات ( أنوف ) ؟ » .

وترد (الوصيفة):

« لقد تقلبت الأيام ، والأيام من عادتها التقلب ، فدخل (أنوف) السبجن وبعد شهور مات » •

ويقول ( العراف ) :

« عندما يحبس التاجر يجه من يتوسط له ، أما عندما يحبس رجل كأنوف فيجب أن يقتل ، مثله كانوا يعقتلون ، ويخنقون ، ويعلقون على أسوار المدينة لتراهم العامة ، لكن (أنوف) كان شخصا آخر ، فالعامة يحبونه ، لذلك كان عليه أن يموت » •

ويرد ( الوالي ) :

« لا أظنك تتهمنى بقتله » •

وتردد ( الأميرة ) :

« انه واحد منا ، ولا يمكن اتهام أحد هنا بقتله ، وحتى لو كان ( الوالى ) قد غضب عليه ، فهو غضب عابر ، لكنه مات في السبجن ، كما يموت أي شيخص » •

ويسخر العراف: « هذا ما يقال ، لكنكم جميعا تعرفون ان هذا لم يحدث وهذه لعبتي » •

ولا يمكن الاستسلام لاغراء متابعة تفصيلات هذا الحوار المركز · المقتصد ، الكثف الصور ، والذي له أكثر من دلالة وبعد ، فمن الصعب تلخيص المسرحية ، لذلك سنكتفى باستنطاق النص ، وتلمس جوهر المعنى المختبىء ، دون اقتباس كثير من الحوار ·

ثمة غموض يتكشف عن جريمة بسعة ملغزة تستر عليها كل من الوالى ، والوزير تنوير ، والأميرة ، والوصيفة ( سفر ) ، وهى قتل « أنوف فى السجن » ويشمل العراف الضمير الجمعى للشخصيات المتورطة فى الجريمة ، فهو أداة المؤلف لقراءة عقولهم ، وللكشف عن غموض سلوكياتهم المقيتة « كهيئة حاكمة » •

ان العراف يكشف عن المجرم الأول وهو ( الوالي ) فقد أرسل لقتل ﴿ أَنُوفَ ﴾ جارية تحمل السم له ، وخاتم الوالي ، ولكن الجارية وصلت السجن ، فوجدت ( أنوف ) صريعا ، لكنها أرادت أن تفوز بالجائزة التي وعد بها الوالى ، فيثور ( تنوير ) ويهدد بقتل ( العراف ) ، لكن الوالى بعه أن اطمأن لبراءته يطلب مواصلة معرفة الحقيقة قيذكر العراف أن ( تنوير ) قد أرسل رجلا من رجاله بطعام مسموم لأنوف وتؤكد ( الأميرة ) أن الدافع موجود ( قأنوف ) أخو ( تنوير ) وهو يريد أن يتخلص منه ليحل محله في الوزارة ، لكننا أيضا نعرف ان رسول ( تنوير ) صور له أن الأمر تم على يده ، ولا تصدق (سفر ) أن رجلا طيبا خيرا محبوبا مثل ( أنوف ) يقتل ، غير أن ( العراف ) يقنعها بأن الخير في هذه الدنيا هو الذي يخلق الشر ، و « أنوف » كان الرجل الذي يريد الجميع ان يلوثه ، ولم يستطيعوا ، ويصدمهم ( العراف ) بأن من قتل ( أنوف ) موجود بينهم ، وهو قد قتله بالسم لا بالرمح ، فلم لا يكون امرأة ؟ ويظن ( الوالي ) إِنْهَا ( سَفُر ) فَيَخْرَجُهَا « الْعُرافُ » مِنْ اللَّعِبَّةِ ، لانها كَانْتَ رُوجَةً ( أَنُوفُ ) أنجبت منه أبنا • ولم يبق الا الأميرة التي تكاد تصعق ، فيزمجر الوالي بِالغَضْبِ ، وتسال الأميرة ( سفر ) عنْ صحة هذا • فتعرف ( سفر ) بأنها أخفت ذلك ، وتألمت ، لأنها كانت تحبه ، وتعيش في عينيه ، وكان أبا لابنها الذي مات رضيعا ، ويعدث هذا كله ذهولا للأميرة ، فتصرخ : « ما أبشع الانسان أحيانًا » بل تعترف أنها ، والوالي والوزير ، شاركوا في قتل (أنوف): « فلا تحملوني وزرا أكثر منكم فكلنا نفس القاتل · جميعا كنا نحبه ، وجميعا كنا نكرهه ، لأنه كان البراءة ، ولكنه كان عقبة في طريق سيطرتنا على الولاية ، وأيا كان ما فعلناه ، يغزه الهدف الأكبر: انقاذ هذه البلاد ، ٠

... آجنه ( ويكشف العراف عن المزيد : « ليلة قتل ( أنوف ) مباعد الطلام ( الأميرة ) على أن تتسلل الى السجن ، دون أن يراها ) ويتسائل الوالى بعد ان ضاق الخناق على الأميرة : « ما الذي يدفع سيدة جليلة الى مكان كهذا ؟ » .

ويدور حوار ساخن بين ( سفر ) الوصيفة و ( الأميرة ) : خلاصته : ( أن المرأة لا تكشف عن مخالبها الا عندما تتمزق عليها » •

ويواجه ( العراف ) الأميرة : « كنت تحبين أنوف » ويجادلها الوائى في ( ذلك الأمر ) فتعرف أنها « أحبت أنوف » في فترة الصبا بمشاعرها الفجة وقد انتهت يوم تزوجته » ، « ولقد كرهت أنوف رغم أنى كنت قد أحببته ، وقتلته لمصلحة الدولة » .

وتقول ( سفر ) : « أن من الغريب على ( الأميرة ) أن تعشق ذوجها ، والأغرب أن يدفن ( تنوير ) ( حالد بن أنوف ) .

ويفاجئهم (العراف) يقول: « هذا الرضيع (خاله) لم يكن يقل خطورة عن أبيه (كان وارث أنوف ، ومن هنا كان خطرا ، والجميع يتربصون به ، فلنبدأ (بالأميرة) ثم بتنوير فقد كان طامعا في الوزارة) ، أما (الوالي ) فقد كان دافع له أقوى ، فربما ينافس له الطفل على الولاية » .

ويكشف ( العراف ) سرا آخر : « أن الوالى السابق فعل بالضبط ما فعله ( أنوف ) تزوج سرا من جاريته ، وانجب منها ( أنوف ) •

ويعترض (تنوير): ( لا أصدق هذا · أنوف كان أخى ؟ وأنا أعرف ذلك ) ·

فيجيبه ( العراف ) على الفور : أضطر أبوك أن يتبنى ( أنوف ) ليحميه ( الوالي ) السابق من غضب أبيه وأسرته ، ثم ليحمي سلطانه » .

ونعرف أن ( الوالى ) أغرى ( تنوير ) بقتل الطفل ، ولكن ( تنوير ) لم يفعل ، وأعط أه لعابر سبيل مع كيس من النقود » · فتفرح ( سفر ) بأن « ابنها مازال يعيش » ·

وتحدث بلبلة للوالى ويقول انها مؤامرة ، وتقول الأميرة : « عندما مأت أنوف ماتت أشياء كثيرة » •

ولكن سفر ، الأم تتشبث بحقها في معرفة الحقيقة ، رغم طول الطريق فيرشدها ( العراف ) الى الطريق بأخطر مفاجآت المسرحية قائلا : « أن أنوف هو نفسه ( بدر البشير ) قائد العصيان » .

وتصل المسرحية بذلك الى قمة التوتر الدرامي لحوار تتابع بايقاع متنوع النغمات نسبج منه الكاتب معنى له دلالته البعيدة المخاتلة والصريحة في نفس الوقت ، تبلور في تكشف أسرار ولاية (أية ولاية) ، يحكمها أشرار قتلة .

ويحدث اضطراب مجنون يتخبط فيه السادة ، وسفر تصيح « ابنى أريده » والوالى يصرخ : « مؤامرة » وتنوير يقول : « خديعة » و ( الأميرة ) تحسم الأمر : « صمتا ماذا قال هذا المدعى ولا نعرفه » • كلنا كان يعرف كل شيء ، ولكننا أغمضنا العين وكانت قمة الحكمة ، وقتلنا أنوف • جميعا من اتجاه في المسرح الرمزى ، ويرث من الدراما الرومانتيكية أنوف • جميعا من اتجاه في المسرح الرمزى ، ويرث من الدراما الرومانتيكية حب العظمة وتذوق الشعر ، ويثور ضد الكلاسيكية المتصلبة ، وضد مبالغات النظرية الطبيعية ، ويتصور مسرحا يوقط التفكير ، ويقترح رسالة ما •

فالكاتب ينسبج من الطراز الشعرى ، والمناخ الفكرى لواقعه وحصارته مسرحا من اللاواقعية ، ويعكس ، بلا وعظ أخلاقي بورجوازي فهما أكثر نفاذا ، لجدال عملية الصراع الاجتماعي .

### « كوكب الفيران » بين الارث والتجديد:

وينوع «محقوظ عبد الرحمن » أساليبه الجمالية وأدواته التعبيرية ، انطلاقا من رؤية ذات شمول حى لحركة الواقع ، ولمشكلات وهموم مواطنيه، ولذا تأتى تجربته المسرحية «كوكب الفيران » فريدة بين تراث مسرحنا العربى الحديث ، منذ نهضته سواء فى مصطلح الدراما العلمى ، منذ مسرح «توفيق الحكيم » الى مسرح الستينات الذى أزدهرت فيه مدارس معاصرة كالواقعية النقدية ، والملحمية ، والمسرح السيياسى ، والفانتازيا فى مساهمات « نعمان عاشرور » والفريد « فرج » و « يوسف ادريس » و « سيعد الدين وهبه » و « ميخائيل رومان » و « محمود دياب » ، فمحفوظ ، وبمهارة لها قدر من الاجتهاد يحاول أن يصبح له صوته الخاص ، صوت جيل عاش مرحلة قلقة من التحولات الاجتماعية عقب محاولات الجهاض مكتسبات ثورة يوليو ١٩٥٢ التقدمية ، والانقضاض عليها أو فى مواجهة سلبيات السياسات الداخلية والخارجية .

ويهدف الكاتب ، بذكاء ، ويتوهج حواره ، واختياراته للحدث الدرامي وللشخصيات المتعددة الجوانب ، يهدف اجتماعي ، يعرى به الوجه القبيح لشرائح طفيلية انفتاحية من الطبقة المتوسطة ، تلتقي مصالحها مع الاستيطان الاسرائيلي ، ومحاولة غزوه لأرضنا وقيمنا ، بتدعيم من القوى الاحتكارية العالمية في الغرب ، لذلك كان بناء المسرحية متناسقا مع هوضوعها ومغزاها الاجتماعي والسياسي .

وعلى الفور ، يضعنا « محفوظ » فى حضور الموضوع الدرامى فى « كوكب الفيران » ويشكل رغم لغته الرمزية المرتفعة النيرة والتى تقترب من المباشرة ، مع « عمدة » هثقف لكفر من الكفور المصرية ، يعانى من ظهور نوع غريب من الفيران ، أكل ٧٠٪ من المحصول الرئيسى ، ومن بقية المزروعات ، وقرض ثلاثة بيوت ، وامتد خطره لأكل طفلة ٠

ويأخذ العمدة عينة من هذه الفيران ، ويلتقى « بباحثة » جادة في معمل تحليلات تابع لوزارة الزراعة ، ويعرض عليها الأمر ، وبعد جدل وتمهيد لعلاقة خاصة في اطار الموضوع العام بين « العمدة » والباحثة ، تبحث هي أحد الكتب ، حتى تعشر على صورة لنوع الفار الذي احضر منه العدة عينات ، وتعلم انه من صحراء « نيفادا » .. وأنه ظهر بعد اجراء تجارب نووية هناك ، وتكاثر ، وبدأ يهدد كل شيء ، لذلك أقيم حوله حزام من الأسلاك الكهربائية لحصاره ، ومنعه من الخروج ، ويقعان : ( العمدة ) والباحثة في حرة : كيف وصلت هذه الفران مصر ؟ وظلا يفكران الى أن وصلا لاجابة فهي لا يمكن أن تأخذ تأشيرة خروج « ولايد ان أحدا جاء بها عامدا متعمدا » ويذهبان معا لمأمور المركز الذي يقابلهما باستخفاف ولا مبالاة : « ماذا نعمل « ويجيبه العمدة » « معمل الكثير على شرط معرفة أسبابها وجدورها ويحاولان « العمدة » والباحثة اقناع المأمور بأن الفران أحضرها أحد متعمدا من « نيفادا » فيجيبها المأمور بسخرية : « أن الناس في بلدة العمدة يسافروا ، فيرد عليه ( العمدة ) بمزيد من السخرية : « أن الناس شغالون على خط اليابان ، ويكودرات ، ومراوح ، وساعات » ويتنوع الحوار بين « المأمور » والعمدة والباحثة وتكشيف من خلاله أن ( المأمور ) يظنها مشاكل مألوفة تعالج بطرق الشرطة التقليدية ، في حين أن « العمدة والباحثة » يحاولان اقناعه بأن « المسألة الخطر مما يتصـــور » •

وتبدأ قضية « الفيران » بشكل يبعث الرعب في النفوس ، فمثلا ، كان الحوض خاليا وفجأة ظهر قيه فأر ، فيصبح الخفير : « دا شغل عفاريت » ولكن ( العمدة ) يصرخ : « لا هم يريدون أن تتضور أنها عفاريت، فنخاف ونستسلم ، لا ، دى مش عفاريت ، الذى يحدث منطقى جدا » .

ويحضر الخواجة ، ومدير المعمل ، والمأمور ، ويقدم الخواجة بتفاخر : « أكبر خبير مقاومة قيران في العالم » والخواجة يتكام العربية جيدا ، وهو مولود في الاسكندرية ويقدم الخواجة تفسيرا يقينيا : « القيران جاءته من الصحراء الشرقية ، ويطمئنهم ان السم الذي يقضى على هذا النوع سيصل غدا ، وتبدأ الحملة ، لكن المدير يفاجيء الباحثة آخت المحارب المصاب في معركة العبور ، بعد ان طمانها عليه ، بخطاب منحة شخصية لها من الهيئة العالمية لحماية البيئة ( سنة في جنيف ) ويعلق المأمور متواطئا « سنوف

أكتب خطاب توصية لمدير أمن جنيف صاحبى ، كان زميلى فى دورة فى ألمانيا ، وفى اللحظة تصل للعمدة دعوة من عمدة « برلين الغربية » فيصرخ : « هو يعرفنى منين ؟ » •

ويبدو ان الخفير عرف من أين بدأت الفسيران ، غير أن ( الخبير الاجنبي ) يتغير لونه ، ويحاول ان ينتزع منه السر ، فيرفض الخفير ، ويترك الخبير والأجنبي الخفير وهو غاضب ، وينتظر الخفير العمدة ، غير أنه يسمح صوتا غريبا من الداخل ، فيتردد قليلا ثم يدخل الى الداخل ، وبعدها بلحظات ، يحضر العمدة ، وينادى على الخفير فلا يرد فيسير قلقا الى الداخل ، وينتابه الذعر ويمه يده ويجنب حذاء الخفير الميرى وعليه آثار دماء ، ويبدو عليه حزن شديد ، ويجلس حائرا ثم ينفجر في البكاء ، وتدخل في نفس اللحظة ( الباحثة ) تحمل كارثة ثانية ، وتستفهم أولا عن الكارثة الأولى من العمدة الذي يبدو صلبا ، ويطالبها بأن تبلغه بما عندها ، فتقول له : « إن سم الخبير الأجنبي بيكبر الفيران الكبيرة » .

ويحضر ( للعمدة والباحثة ) شخص يقدم نفسه على انه « نائب المكتب الدائم المنبق عن لجنة القضاء على الحيوانات القارضة بالمحافظة ، فالمحافظ « هتهم شخصيا بموضوع الفيران » ويفتح حقيبة يعرض فيها عدة مشروعات مضحكة أبرزها « شومة في يد كل مواطن مقابل كل فأر » أو ( أقتل فأرا تطلع في التليفزيون ) • • • الخ •

ويطالبه بتغطية اعلاهية ، غير ان المأمور يبلغ العمدة ان الخبير الاجنبى ويطالبه بتغطية اعلاهية ، غير ان المأمور يبلغ العمدة ان الخبير الاجنبى لم يغادر المطار ويصرخ نائب المكتب بعجز « انه يعرفه » ويتكهرب الجو ، ويكاد المأمور يخنق نائب المكتب الدائم ، ليدله على الخبير الأجنبى ، فيتضم ان معرفته به لا تتعدى « انه كان معروما في حفلة ، وكنا موجودين ، واعتدر » ويناقش العمدة مع المأمور غموض واختفاء الخبير الاجنبى وحضوره ، وعدم مغادرته المطار ، فأين « مكتب الجوازات ،الداخلية » وحضوره ، وهو الذي أحضر الخبير ويدخل عليهم المادور مسئول تنظيم الأسرة ، وهو الذي أحضر الخبير الاجنبى ، وتعرف عليه لانه جاء له الى الوزارة ، وأبلغه أنه قرأ كل أبحائه ، فتضمك الماحثة وتقول له : « المخبير الأجنبي طلع نصاب » وفي نفس فتضمك الماحثة وتقول له : « المخبير الأجنبي طلع نصاب » وفي نفس المحمل على خائزة نوبل للعلوم هذا العام ، فيصاب الحميم بالذهول .

ولقد آثرنا متابعة تفصيلات النص المسرحى ، لكى نحدد رؤيتنا للمعنى والمبنى فى النهاية ، غير اننا نلاحظ من ايرادنا للتفصيلات ان البحدث الرئيسى ، رغم رمزيته الواضحة الزاعفة ، ودلالته السياسية والاجتماعية الصريحة ، وكذلك تعدد وازدحام الشخصيات المرسومة رسمه

كاريكاتيريا به تسورم في تطورات الحدث ، والايقاع ذي النغمة المتكررة والاملال في الحواد ، رغم توهجه والمبالغة والتصنع في رسم الشخصيات ويبقى ان تسستكمل هذه التفصيلات حتى النهاية ، لتؤكد على هذه اللاحطيات •

ان غزو الفيران يزداد « تأكل كفر الغرابوه بناسها وبالأوراق بناسها وبالأوراق بناسها وبالأوراق الرسمية من شهادات دراسية وملكية ، وكتب معينة كأنها موجهة ، ويصرخ العمدة لابد من معرفة : الأول : هم جم منين • الخفير عرفها بالمخ ، واحنا تعرف أرضنا ، ولابد ان تعرف » •

وفى حوار مع المأمور يوضح العمدة برمزية واضحة زاعقة : « كيف بدأت لديه عملية الوعى الاجتماعى والسياسى وأدت به السلوك النضائى ، يقول مثلا : « وجدت المظاهرة مشتبكة مع الشرطة ، فشاركت لا شعوريا فيها ، وقع قتيل • ولد كده بتاع ١٧ ، ١٨ سنة ( انه يرمز « لأحداث ١٧ ، ١٨ يناير ٧٨ في مصر والتي كان لها صدى خطير على المجتمع والنظام • وأصبحت نتيجة ذلك ملف •

العمدة : « عمرنا ما واجهنا عدو وبيكرهنا للدرجة ذي \_ الجنس الفيراني جقود من آلاف السنين \_ الخ » •

ولا نحتاج لمزيد من الاقتباس ، فالمقصود به العدو الاسرائيلي ، وتتوالى الأحداث ويصل العمدة بعد بحث الى معرفة الأماكن والأشياء والأشخاص ، والتوقيت لهجوم الفيران ويعلن المأمور انه « رأى صورة الخبير الأجنبي عند مشاهدة أحداث ٢٤ ساعة في التليفزيون يشرف على بناء الكوبرى المعلق في كراتشي بباكستان » •

★ وتصل الفانتازيا الى ذروتها في المسرحية بوصول الباحثة شقتها لتطمئن على شقيقها الضابط الجريح وعمتها ، فتجد الشههة مدمرة ، وشريط تسجيل يجيب على ندائها « لا أحد هنا » وتحاول فزعة الخروج ، فتلقى بالخبير الأجنبي وتفزع ، ويدور حوار ملتهب بينهما ، هو يعرف عنها كل شيء ويشترط عليها ليعود شقيقها ، أن تبتعد عن موضوع الفيران نهائيا ، وكذلك أن تقنع العمدة ، فترفض في البداية ، غير أنها تنهار ، وتخبر العمدة بالتليفون عن موقفها الأخير ، بينما هو يتهيأ لالقاء خطاب في اجتماع اعلامي للمحافظة ،

السلمي ويتحدث العمدة في البداية منهزما ، قابلا منطق التعابش السلمي مع الفيران غير انه يلمح الى الباحثة لتشبجعه على الصراع ، فقد انتصرت على نفسها ، فيصرخ عاليا ملخصا هدف ومغزى المسرحية : « يا شعوب العالم الثالث ، فيه خطر يهددنا مش تهديد فقط ، بل هحاولة لازالتنا من .

r\_c=

على ظهر الأرض ، علينا أن نقاوم الخطر ، الفيران نزلت بالبارشوت ، وابتدأت بكفر سبع ، وانتشرت بكل الكفور والقرى ، وهدفها تدمير كل شيء حي ، وكل قيمة ، هدفها نحن ، ولابد من الصمود ومقاومتها » •

#### وينزل الستار وهو مازال يتحدث:

ان محاولة « كوكب الفيران » لها طموحها في جعل المسرح مسرحا اجتماعيا وسياسيا وفنا يوجه الجماهير ، ويشير الى الخطر المهدد لحيانهم وقيمهم ، وخاصة في ظروف كالتي نعيشها الآن ، غير أن الكاتب لم يوفق في بعض مراحل السبياق الدرامي في تكثيف وتعميق المعنى والدلالة والرمز ، بحيث اتخذ صورة مباشرة زاعقة ، وذات نبرة عالية ، كما أن بعض الشخصيات كانت بوقا لفكره السياسي والاجتماعي ، أكثر منها أكثر منها شخصيات درامية ، لها عضويتها مع الأحداث ، ومع حركتها الداخلية ، ومستوى ثقافتها وتكوينها متسقة مع سلوكياتها هي نفسها داخل اطار الدراما ، ولذلك فقدت التبرير المقنع والدرامي والصدق الفني ، كما سبق أن لاحظنا في تحليل النص •

وقد وقع الكاتب أيضا في المبالغة والاستطراد سواء في الحوار أو في تعدد الشخصيات مما جعل مسرحية « كوكب الفيران » غير محققة لابسط شروط « المسرح السياسي » منذ أن أسسه ( ايروين بيكاتور ) محددا احدى سماته بأن : « النص المسرحي لا يجب ان يكتفي بتصوير أحداث شخصية أو انعكاسات الواقع الاجتماعي على الذات الانسانية ، كما فعل التعبيريون فلابد ان يكون العرض المسرحي ، بكل مقوماته ، تحليلا للطروف الاجتماعية والاقتصادية والتاريخية » •

وأيا كان الأمر ، فهذه كانت قراءة لثلاثة نصوص مسرحية لمحفوظ عبد الرحمن اجتهدنا في تحليلها وتفسيرها كمتابعة لصوت جديد يحاول أن يعبر بجدية عن أزماننا العربية الراهنة •

### الفصال الخامس

# قراءة في كوميديا كله عاوز يتجوز صلوحه ابراهيم حمادة

يرفق الدكتور - ابراهيم حمادة - بعنوان مسرحيته (كله عايز يتجوز صلوحة) هذا التحديد الفنى لنوعها قائلا كوميديا قائمة من ثلاثة فصول ، فالى أى مدى تحسد هذا التحدد الفنى فى بناء ورسم الشخصيات والنماذج وبناء الحدث الرئيسى وتفرعات الأحداث المتوازية والمتقاطعة ٠٠٠ كذلك رسم الجو وحيوية وتدفق وواقعية الحوار واللغة العامية السهلة المنسابة على لسان الشخصيات ،

كذلك يكشف المؤلف عن هدفه وعن مضمون وعقدة المسرحية قائلا ( هذه المسرحية تلقى ضوءا جادا كالسكين على شريحة مجتمعية ستينية فى صورة من الفن والتاريخ ، كل كان يبحث عن صلوحة تصلح وضعه الطبقى .

كانت الاشتراكية \_ عند الكثيرين \_ مجرد شارات حمراء توضع على النداع أو الكتف كأشرطة رجال الشرطة ( ولم تكن الرجال أنفسهم كما ينبغى ، وكان نقدها همسا مذعورا متباعدا ولم يكن ديالكتيكيا صريحا ومتواصلا حتى تكلست ) •

وكان على مسرحية « صلوحة ، أن تظهر في الستينات لانها معارضة : اشتراكية صحيحة ، ولكنها ـ للأسف ـ لم تظهر الا الآن .

فالنقد الساخر الهزلي والملاحظات الأخلاقية والاجتماعية والسلوكية في هذه الكوميديا جاء متأخرا فهو يوجه سهامه وملاحظاته اللاذعة لمرحلة من عمر ثورتنا ومجتمعنا عندما طبقت قوانين الاشتراكية من أعلى السلطة ودون كوادر اشتراكية عقائدية وحزب ثورى نابع من الجماهير صاحبة المصلحة في الاشتراكية بل تسلق التطبيق شراذم من النفعيين والمصفقين

والانتهازيين فأغرقوا السفينة بمن فيها وجنوا على الاشتراكية وحلمها لدى الفقراه والمستضعفين وهو ما سيحدث في نهاية الكوميديا من غرق الباخرة السياحية فيها من ابطال السرحية في النيل ، كرمز لكارثة نهاية هذه المرحلة التاريخية من عمر ثورتنا ثورة ١٩٥٢ بكل ما فيها من ايجابيات وسلبيات ظلت تعانى منها الشمخصية المصرية حتى الآن ويدفع ثمنها الاجيال الشمسابة ، من أحلامهم وطموحاتهم ، وبداية ففي الكوميديا فان السخصية الرئيسية هي التي تقرر القصة وتحددها • وهنا على العكس تماما في كوميديا (كله عايز يتجوز صلوحة) فالقصة تنبئق من تمثيل الشمخصيات ولم تعد شخصية واحدة هي الطاغية وتخضع لها كل الشخصيات الأخرى أو يضحي بها من اجلها • ولم تعد أيضا المحور الذي تدور حوله الحوادث وحوارات المسرحية • فهذه الكوميديا ليست عملا التي تكشف داخلية الأسرة ، وفيها تلتقط بعناية التفاصيل الدقيقة دون ان تهمل المهالم الكبرة •

وبداية نتعرف على أبرز شخصيات الكوهيديا ( الست ماجدة ) مطلقة عمرها أربعين سنة كانت مربية بالحضانة غيرت اسمها من ( صلوحة ) الى ماجدة مع تغير وضع شقيقها ( دعبس ) الذي غير اسمه الى ( رفقى بك ) كان صانع أجدية وأصبح عضو مجلس ادارة شركة الأحدية اللميع بعد قوانين التأميمات في عام ١٩٦١ • وكلا الاثنين انتقلا من بدروم بقلعة الكبش الى شقة فخمة في الدور الثامن بعمارة بالزمالك كدليل على التسلق والصعود الطبقى ورفقى بك على علاقة ( بفريال ) عمرها ٢٣ سنة حاصلة على الاعدادية كانت تعمل بمحل فول وطعمية اقنعها رفقى لكى تعيش معه في الشهقة بالزمالك بأن تمثل أمام اخته دور الطباخة •

وتتعرف في عمارة الزمالك على بقية الشخصيات (حلمي أفندي) عمره ٢٥ سنة كان أبوه زبال لكنه أصبح عنده عمارة وهو موظف مجهول الدرجة ببلدلية طنطا كان على علاقة حب مع سهير هانم بنت منصور سببهالي وهي خريجة علوم ومتفلسفة ولكن حلمي كان طموحه أن يترقي بمساعدة رفقي بك وينقل للعمل بشركة الأحذية اللميع وهو يخطط للزواج من ماجدة أخت رفقي في غير أنها لا ترحب بذلك لأنها وقعت فريسة وهم بناء في خيالها شقيقها رفقي بك بان (الدكتور عمر) خطبها ولان يظهر أبدا (عمر) في المسرحية فهو شخص وهمي وهمي أن ماجدة تعلقت بهذا الوهم وسببت مشكلة لأخيها حتى أنها رفضت الرجوع لزوجها الذي ظلقها وهرب هو وابنتها منها واسمه (شبانة) عمره 20 سنة ويصفه المؤلف قائلا: (عامل زي البدلة القديمة المزيتة اللي عائزة من صاحبها يبسمها في حفلة بالية خاصة بالوزراء والسفراء في دار الأوبرا) ويسلسها في حفلة بالية خاصة بالوزراء والسفراء في دار الأوبرا) و

يسكن بالعمارة أيضا زوج وزوجة يرسمها الكاتب بالكاريكاتير الاستاذان شفيق وشقيقه • آخر اختراع حكومي في تصنيع الانسان الجديد • • زوجان شابان جامعيان متشابهان حتى ليكاد كل منهما يقتسم مع الآخر نص خصائصه النفسية والمظهرية والبيولوجية مفهوم ؟؟ من انتاج القوى العاملة • من جيل احنا مالنا يا عم كله بيسجل علينا • • • • والباب اللي بيجي لك منه الربح ركب له زجاج ) •

ويبقى من شخصيات المسرحية (خالتى فطومة) خالة ماجدة ورفقى (نفسها تلحس صبوابع الناس اللى مغموسة فى العسل لأن ابنها محروس طول عمره مغموس فى المجارى) و ( المعلم عوض) خال ماجدة ورفقى ن عربيجى كارو (سى حسنين) جار قديم لأسرة ماجدة ورفقى فى قلعة الكبش صاحب مطعم كشرى ( انقطعت رجله وهو صغير لما كان بيتشعلق فى الترماى من ورا ٠٠٠ ودلوقت بيحاول يتشعلق شعلقة ثانية من ناحية الشمال ٠٠٠ عشان يكسب رجل بديله ٠٠ وأخذ بالك من المعنى ؟) وهو يريد الزواج من صلوحة ومنصور باشا (كان اسمه سنة ١٩٥١ منصور باشا سببهالي لكن بعد سنة واحدة بقى اسمه منصور سببتهالكم لا فاهم فى الاشتراكية ولا فى البوذية ٠٠٠ لكن ضاع فى الرجلين وأخيرا ( الواد فى الاشتراكية ولا فى البوذية ٠٠٠ لكن ضاع فى الرجلين وأخيرا ( الواد اكتشف انه يمكن يعيش فوق السطح سنة ثلاثين سنة ٠ وهو يحب أدريس) بواب العمارة ٠٠٠ ( طول عمره عايش فى حوش السلم ، وفجأة ( فريال ) ويعلم جيدا خداع رفقى بك لها ويشهد بنفسه محاولة رفقى بك دفع فريال من أعلى العمارة لكى يتخلص منها بعد ان اخبرته انها حامل دفع فريال من أعلى العمارة لكى يتخلص منها بعد ان اخبرته انها حامل دفع فريال من أعلى العمارة لكى يتخلص منها بعد ان اخبرته انها حامل دفع فريال من أعلى العمارة لكى يتخلص منها بعد ان اخبرته انها حامل دفع فريال من أعلى العمارة لكى يتخلص منها بعد ان اخبرته انها حامل دفع فريال من أعلى العمارة لكى يتخلص منها بعد ان اخبرته انها حامل دفع فريال من أعلى سطح المبنى المجاور ويكسر ذراعها ٠

هذه الشخصيات ٠٠ المرسومة بريشة الكاديكاتير الساحرة تجعلنا نحتار في تعريف هذه المسرحية ٠٠٠ هل هي مسرحية شخصيات ) ت

لأن المسرحية الهزلية \_ تكون وكما كتب ابراهيم حمادة نفسه في أحد مقالاته ( تكون في العادة \_ كوميديا مواقف حيث الاعتماد على المهادة في بناء الحبكة أكثر من الاعتماد على تصوير الشخصيات في بناء الحبكة أكثر من الاعتماد على تصوير الشخصيات فبناء الحبكة في الهزلية الجيدة \_ يتألف \_ أساسا من سلسلة من التعقيدات والحلول التي يرع المؤلف في نسج خيوطها ، ولذا كان من الضروري أن يكون الفعل نشط والحركة سريعة الايقاع وأن تسود روح المغالاة والمفارقة واستغلال كل وسيلة غير متوقعة لتوليد الضحك مهما كانت غليظة وخشنة ، ومن ثم كان المسهد الهزلي \_ أو بالأحرى المسرحية الهمزلية أشبه برحلة سيارة قديمة ... يبدأ موتورها هادئا نسبيا ثم سرعان ما يهدد ويقعقع ويأخذ في اصدار الأصـوات العالية ، كلما ازدادت السرعة ، وكثرت منحنيات الطريق

ومرتفعاته ومنخفضاته ، وقبيل نهاية الرحلة يستعد الموتور للتوفف والصمت التام ) .

وهذه الكوميديا التي نحن بصدد دراستها ٠٠ تخلو مما يمكن أن نسميه حدث رئيسي ٠٠٠ تتفرع عنه بقية الأحداث الثانوية لكي تخدمه وتحدث تأثيره ، كما أنها تخلو من الحبكة التي تجعل منها موحدة وذات تأثير وانطباع واحد ٠٠٠ ذلك لأنها في اعتقادي كوميديا شخصيات مرسبومة من لحمة المجتمع الواقعي تتقابل مصائرها وتتعارض لكي تصبور نوعا من الحياة الاجتماعية والأخلاقية عشناه في الستينات ، وتنفذ من خلال الصورة القائمة الساخرة الدمغة واللوحة البانورامية انحرافات ولا أخلاقيات وتدنى سلوكيات بعض الانساط التي شلوهت فرحة الاشتراكية ، فمن المؤكد أن عدم القدرة على تحقيق القيم الاشتراكبة الايجابية أو تطبيقها يؤدى الى حتمية ظهور الفن السلخر وقد شملت مرامى السخرية أمراض مرحلة التحول الاجتماعي في مصر ويتحقق هناك بعد مدى قول ( ميشال ليود ) في كتابه ( فن الدراما ) ، « ولا شك في أن المسرح غير قادر على اتخاذ موقف حر كهذا الا اذا استسلم الى أعنف التيارات التي تجتاز المجتمع ، واذا ما اتحد مع هؤلاء الرجال الذين هم يحكم وضعهم ٠٠٠ أقلنا صبرا لأن يحملو لهذا المجتمع تبديلات كبرى ٠ ولنفرض انه ليس لدينا أسباب آخرى فان الرغبة بممارسة فننا وفق متطلبات عصرنا تشكل لوحدها سببا كافيا لندفع بمسرحنا نحو الضواحي حيث تنتظر مفتوحة الدراعين حسود أولئك الذين ينتجون كثيرا ويعيشون أسوأ عيشة فنسمح لهم بأن يتسلو تسلية مفيدة فينسوا مشاكلهم الكبرى ، وعلى المسرح اذا ما أراد أن ينتج هذه الصور الناجمة عن الواقع ، ان يدخل نطاق الواقع ، وهو يعرض على بنائى المجتمع تجارب المجتمع ، تجارب البارحة واليوم ولكن بصورة تشكل متعة المساعر والأفكار والاندفاعات التي يستنتجها أكثرنا شهوه وأكثرنا تعقلا • وأكثرنا نشاطا من حوادث السباعة والعصر ، فليجد هؤلاء اذا لذتهم في الحكمة الناجمة عن الحق الموفق للمشاكل أو في الغضب وهو الشكل الناجع الفعال الذي تتخذه الشفقة لدى المضطهدين أو في الاحترام الذي تعرب عنه الأفعال والعواطف البشرية ، أي الحافلة بالإنسانية ، وبالاختصار في كل ما يسلى أولئك الذين ينتجون ، غير ان المؤلف في سخريته من النماذج الذي اختارها وقد تسلقت الاشتراكية قدر غالى وبالغ في التحكم والسخرية في تغيراتها عن الأوضاع والتغيرات الاجتماعية والاقتصادية •

تقول ( هاجدة ) لفريال عن شقيقها رفقى بك ٠٠٠ شاطرة ٠٠٠ أصل المؤسسة اللي بيشتغل فيها اتوسعت بقى فيه شركة مخصوصة

للأحذية اللميع وشركة للشمواة وشركة للأجلسية ، وواحدة للقباقيب وواحدة للشباشب البلدي والبلغ ٠٠٠٠ الغ ٠

ويقول حلمي عن والده : بيت والدي أبو وذة الزبال الوضيع ٠٠٠ أصل ياسيدي ذي ما سمعت حضرتك ابتدأ حياته ٠٠ سواق عربية زبالة صفيح بيجرها حمار كان الحمار النتاية في سفينة سيدنا نوح ( يضمحك ) أى والله ولما ربنا أدى له ٠٠ طلق أمى اللي كانت أكبر فرازة زبالة ني المحمدي ٠٠٠ وسابها تموت لوحدها هناك ٠٠ ألغ ويبالغ المؤلف في السخرية من الاتحاد الاشتراكي على لسان (شفيق) قائلا قالو لنا يا سيدى في البيان الرسمي الصادر عن الحزب الأوحد ٠٠٠ ان مؤسستنا أكبر مؤسسة على سطح الأرض • وما يمكن ان يكون وراء وأمام الأرض وهناك تخطيط جاهز لألف سنة قادمة • فعندما يحدث توسع نتيجة التحام الجماهير الكادحة بأهداف التدخين العليا ٠٠٠ ستكون هناك مؤسسة خاصية بالفراخ بس ومؤسسة ثانية للديوك بس ٠٠ ومؤسسة ثالثة للكتاكيت بس ورابعة للبيض ٠٠٠ وعندما يحدث توسع أكبر تبقى فيه مؤسسة للفراخ الكروهات بس ٠٠ ومؤسسة للفراخ المقلمة بس ومؤسسة للفراخ السادة بس ومؤسسة للفراخ المنقطة بس ويقابل ذلك بالحتمية التاريخية مؤسسات مشابهة للديوك بس ٠٠ وأخرى للكتاكيت بس ٠٠٠ ألنح هذه النماذج من المبالغة والتورم في الاستهزاء من أمراض التحول ومًا طرحته من تشويهات في الأخلاق والسلوك ٠٠٠ اضعفت من حيوية النقد السياسي والاجتماعي • فلا جدال ان تأمل مرحلة الناصرية وما أحدثته من تحولات سياسية واقتصادية كان يشويها كثير من المساوى، والأمراض غير ان ثمة جانب ايجابي مازلنا نعيض في ثماره حتى الآن ولعل السد العالى والقطاع العام والجامعات العديدة في كل اقليم وتعاظم حجم طبقة المنتفعين باجراءات الثورة في العمل والتعليم كل هذا لا يمكن نسانه لمجرد طفح هذه النماذج المشوهة التي اختارها المؤلف وركز عدسته عليها وجسم اخطائها وسلوكياتها وسنخر منها ومن تأثيرها المريض على صحة المجتمع المصرى • فجعل الواقع المصرى يثبت ان هذه التجربة الناصرية كان مشروع حضارى حوصر بالعداء من بقايا الطبقات الاستغلالية في الداخل ومن عداء العدو الخارجي والصهيوني وتربصوا بهاحتى انقضوا عليها في عدوان ٥ يونية وحدوث الهزيمة ولعل النهاية التي اختارها المؤلف يغرق الجميع من أبطال المسرحية هو تجسيد رمزى بالصورة والمحسوس للنكسة التي حدثت للمشروع الناصري .

غير أن المؤلف رغم ذلك تجاوز الاسعاف والتشويه والاستهبال الذي عاناه المساهد المصرى من نوع هن مسرحيات الهزل والتسلية التي تعرضت لنقد المرحلة ٠٠٠ فهو يقدم مستوى يقبل الناقشة والاختلاف وينبت أن

المسرح هو صورة مبلورة لمشكلات وهموم الناس وانه اجتماع سياسي يجسد قضايا الشعب وتطرح الأسئلة على المساهدين وتنفذ فيهم حساسة النقد والتمرد على الأوضاع المقلوبة الغير عقلية •

فالمؤلف فى هذه الكوميديا يثبت ان المسرح يقدر ما هو ملك المؤلف فهو ملك للجمهور الذى يكشف بذوقه وترقبه شكل ومضمون المؤلفات وتفتح ونجاح الكوميديا النقدية هدين لخط واكتساب الثقافة والاجتماعية كما هو تابع لنوعية المستمع واكتساب الثقافة و

ويبقى فى النهاية الاشارة بالحوار ونعومته ويسره وتدفقه وحل مشكلة اللغة المسرحية فلا يفرق فى العامية ولا يكل عن نحت لغة الواقع وصورها وبتغيراتها الساخرة ٠٠ الماجنة ٠

ان المرء يتسائل لماذا لم تحرج هذه المسرحية للجمهور وتعرض على المسرح •

فى وقت نسمع عن أزمة فى النصوص المسرحية ويغرقنا المسرح التجارى الاستهلاكى بكم سى من أردأ أنواع المسرحيات الكوميدية التى تعيدنا لمسرح روض الفرج •

en de la companya de Nova de la companya de la companya

#### فهــــرس

| ٥   | مدخسل ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                  |
|-----|-------------------------------------------------------------|
| ١٣  | البساب الأول                                                |
|     | القصال الأول:                                               |
| 10  | اقتعة المعلم العاشر لويس عوض بين المضور والفياب             |
| ۲۸  | الفصيل الشائي:                                              |
|     | بعد الواقعية في الأدب عند سلامة موسى • • •                  |
| ٣٧  | الفصيل الثالث:<br>سمات المنهج النقدى عند محمد مندور · · · · |
|     | القصيل الرابع:                                              |
| ٤١  | تجديد ذكرى عبد المحسن طه بدر ٠٠ شرف النقد ٠٠٠               |
|     | الفصيل الشامس:                                              |
| १०  | ۱ ــ يحيى حقى ناقسدا                                        |
| ŧ o | ۲ _ یحیی حقی یکنس دکانه                                     |
|     | القصيل السادس:                                              |
|     | التحولات المجتمعية والثرها في تشكيل النص الأدبى             |
|     | تطبيقا على الرواية المصرية منذ النشاة حتى الآن              |
|     | القصيل السابع : و و و و و و و و و و و و و و و و و و         |
| ٧٧  | مدخل لقراءة الخطاب النقدى لغالى شكرى                        |
|     |                                                             |

|                    | الفصيال الثامن:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|--------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ΓΛ                 | مدخل لاشكالية صراع الأجيال والخطاب الأدبى الجديد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                    | القصيل التاسع:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٩٧                 | التنسوير يواجه الظللم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                    | الفصىل العاشى:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| <b>۱</b> ۰۸        | تجاوز الروحانية والمادية في منهج نصسر أبو زيد في الخطاب الديني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| P. Alberta         | القصيل الحادي عشر:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 112                | اشكالية اسلوب وبناء الرواية عند طه حسين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                    | الفصيال الثاني عشم:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 188                | الملهاة والماساة البشرية في حارة نجيب محفوظ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                    | الفصيال الثالث عشر:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 777                | الشخصية المصرية بين التاريخ والأسطورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                    | الباب الثانى: في الأدب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| •                  | القصيال الأول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 705                | ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                    | ١ في صحبة توفيق الحكم بين حمد بسيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ,                  | و (عودة الوعى)  ٣ ـ تأملات في كتابات توفيق الحكيم الاسلامية والدينية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                    | الفصيال الشائي :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 1/0                | في صحبة د٠ حسين فوزي٠٠ السندواد العمري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                    | الفصيل الثالث:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| \\\<br><b>\\</b> . | الفتى مهران: عبد الرحمن الشرقاوى بين (عبد الناصر) الما و ( السسادات ) من بين بناه المام ال |

|            | الفصيل الرابع:                                                                                  |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۰۳        | في صحية يوسف الريس ٠٠ حلم التمرد والنبوءة                                                       |
|            | الفصيال الخيامس:                                                                                |
| ۲۱۳        | المجد والحياة ١٠ لنجيب محفوظ ١٠ ومسئولية الفتاوى المضللة ١٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ |
|            | الفصيال السادس:                                                                                 |
| 777        | لماذا لا يتذكر النقد الا ( زينب ) ٠٠٠٠٠                                                         |
|            | الفصيل السابع:                                                                                  |
|            | عبد الحميد جودة السحار مؤلف محمد رسول الله ( صلى                                                |
| 779        | الله عليه وسلم) والذين معه ٠٠٠٠٠                                                                |
|            | الفصــل الثامن:                                                                                 |
| 377        | وقفة مع الروائى يوسف السباعى ٠٠٠٠                                                               |
|            | الفصــل التاسع:                                                                                 |
| 444        | رحيل : الأب الروحى لجيل الستينات وأحزان ( محب )                                                 |
|            | الغمسل العاشى:                                                                                  |
| <b>727</b> | يحيى حقى فى رمضان ٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                     |
|            | القصيل الحادي عش :                                                                              |
| Y01        | فى صحبة احسان عبد القدوس فارس الحصدية والمحب                                                    |
|            | البساب الشالث:                                                                                  |
| Y , X 0 7  | ه فى المعارك النقدية                                                                            |
|            | القصيال الأول:                                                                                  |
| 709        | مافيا النقــد الأدجى • • • • •                                                                  |

|             |        |      |            |          |         |        | ئى :     | الشساة | القديسال |
|-------------|--------|------|------------|----------|---------|--------|----------|--------|----------|
| 777         | ٠      | •    |            | ىتىنات   | يل الس  | ويه ج  | اج وتش   | الذسب  | سيدك     |
|             |        | •    |            |          |         |        | : 6      | التالث | الفصمال  |
| 777         |        |      | الحداثة    | ينيات وا | التسم   | شعراء  | قضية ,   | نفهم   | كيف      |
|             |        |      |            |          |         | رايح   | ساهيه ال | الليس  |          |
| ۲۷۲.        | . 7,71 |      | • •        |          |         | •      | E. 144   | قی ا   | 0        |
|             |        |      |            |          |         |        | :        | الأول  | الفصيدل  |
| 77 Y        | . •    | ,    |            | ايزيس    | حاكمة   | ى فى م | ں عوض    | ة لويس | نبوء     |
|             |        |      |            |          |         |        | ٠ : ا    | الثان  | القصيصال |
| ۲۸۱         | -6     | ٠    | ود دیاب    | رح محم   | فى مس   | لواقع  | ، ويعد ا | الكهف  | أهل      |
|             |        | ,    |            |          |         |        | : 6      | التالث | الذعنسل  |
| <b>7</b> 87 | *      | ٠    | سرحان      | ا لسمير  | ت الملك | : سبن  | مسرحيا   | ة في   | قراء     |
|             |        |      |            |          |         |        | :        | الرايع | القميال  |
| . 44 4      | •      | •    | الرحمن     | وظ عبد   | ت لمدف  | سرحياه | ثلاث م   | ة في   | قراء     |
|             |        |      |            |          |         |        | : wa     | الخسا  | القصــل  |
| 4.0         | دة     | حماد | ة لابراميم | ر صلوح   | يتجوز   | ا عاوز | كوميدي   | ة في   | قراء     |





مطابع الهيئة المعرية العامة للكتاب

رقم الايداع بدار الكتب ١٩٩٦/٤٥٣٥ - ISBN - 977 - 01 - 4760 - 5

يحاول هذا الكتاب أن يعيد مناقشة ومراجعة إبداع رموز الثقافة المصرية في نصف قرن في سياق الحركة الوطنية وتحولاتها وتقلباتها وصعودها وانكسارها منذ ثورة ١٩١٩ ومرورا بقمة أزماتها في اضطرابات ١٩٤٦ ولجنة الطلبة والعمال وصعودها في يوليو ١٩٥٧ وحتى التسعينات بكل تغيراتها الداخلية والخارجية.

وتتفاوت هذه الدراسات ما بين مناقشة مناهج النقد الأدبى المصرى المعاصر وإبداعات جيل الأربعينات ومدى المعاناة التى لونت مواقفه وثقافته فى مرحلتى عبدالناصر والسادات.

ويتوقف عند [عطر الذكريات في صالون توفيق الحكيم] حيث التبحت للمؤلف صحبة ودراسة ومناقشة توفيق الحكيم وحسين فوزى وذكى نجيب محمود ولويس عوض ونجيب محفوظ ويوسف إدريس وعبدالرحمن الشرقاوى وإحسان عبدالقدوس وغيرهم.

إنها بانوراما موسعة عن الإبداع الأدبى وعلاقة المثقفين المعقدة بالسلطة بكل توتراتها وقلقها تثبت أن الكاتب موقف فى البداية والنهاية.



مطابع الميشة المصرية المرب